

الترجمة الكاملة  
(٩)

# وحفظ مصر

ترجمة  
زهير الشايب

تأليف  
علماء الحملة الفرنسية

الآلات الموسيقية المستخدمة  
عند المصريين المحدثين

دار الشايب للنشر

اهداءات ١٩٩٣

صندوق التنمية الثقافية

ج.م

٩  
وصف مصر  
الترجمة الكاملة

# وصيفة مصر

الآلات الموسيقية المستخدمة  
عند المصريين المحدثين

تأليف  
علماء وأئمدة الفرنسيسة  
ترجمة  
زهير الشايب

دار الشايب للنشر

١٠ ش سليمان الحلبي - التوفيقية  
٥٧٢٦٨٣٠ - ٥٧٤١٣٧١



الى  
مُصْرَّ



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

مُتَكَبِّرٌ مُّهَاجِرٌ

كان المأمول أن تكون هذه المقدمة بقلم مترجم الكتاب ، زوجي وأستاذى المرحوم زهير الشايب ، لا قلمى . ولكن شاءت ارادة الله أن يجف المداد فى القلم . وأن ينوقف النبع عن الجريان ، وأيضا ، أن يترك المترجم هذا المجلد مخطوطا ؟ ليضاف لذلك الجهد المضنى فى حقيقته ، الدائب فى سعيه ، الصادق فى خاينته ، الجليل فى فائدته .

لقد جاء اهتمام زهير الشايب بترجمة كتاب وصف مصر فى إطار اهتمامه بكل ما يتعلق بتاريخ مصر ، وكفاح شعبها ضد القوى التى حاولت أن تسيطر على مصيره ، خاصة فى تأريخه الحديث .

وفي هذا السياق قدم لنا كتاب « تطور مصر » لمارسيل كولومب الذى يقدم صورة حية للتاريخ مصر المعاصر بين ثورة 1919 وثورة 1952 ، والذى يدرس التطور السياسى فى ضوء البيئة الاقتصادية والاجتماعية لمصر المعاصرة .

كما ترجم مجموعة دراسات هامة للمؤرخ资料 الفرنسي المستشرق أندرى ديمون ضمنها فى كتابه « التاریخ الاجتماعی المقاھر العثمانیة » .

اما موقع ترجمة موسوعة وصف مصر بالذات ، فقد جاء فى إطار الروح العامة التى سادت البلاد فى أعقاب نكسة 1967 من البحث والتفتیش فى تاريخ مصر عن المقومات التى تؤكد صلابة الشعب المصرى ، وصموده فى وجه متجدديه .

- ٦ -

ومن هنا جاء اختياره البدء بترجمة الدولة الحديثة من الموسوعة فصدر المجلد الأول من الترجمة العربية في سنة ١٩٧٦ . ويتحدث عن المصريين المحدثين .

ثم صدر المجلد الثاني في سنة ١٩٧٨ ، ويتحدث عن العرب في ريف مصر وصحراؤتها ، وتنبعت أجزاء الكتاب واحداً بعد الآخر تتناول من حياة المصريين المحدثين وتاريخهم أدق تفاصيل تلك الحياة من زواياها الاجتماعية والاقتصادية والفنية . . . الخ .

وأخيراً كان هذا المجلد ( التاسع ) ، وموضوعه : الآلات الموسيقية المستخدمة عند المصريين المحدثين . والذى جاء ليتمم موسوعة الموسيقى والغناء عند المصريين ، بعد أن سبقه المجلد ( الثامن ) الذى يتحدث عن الموسيقى والغناء فى مصر الحديثة ، وقبله كان المجلد ( السابع ) الذى يتناول بالحديث الموسيقى والغناء عند قدماء المصريين .

وجدير بالذكر أن كتاب الحملة الفرنسية لم يقتصروا في حديثهم عن الآلات الموسيقية على صورها الراهنة في عصر الحملة ، وإنما امتدت دراساتهم في كثير من الأحيان إلى التاريخ لهذه الآلات وتبعد تطورها شكلاً ووظيفة في العصور السابقة .

وإذا كانت سلاسة العبارة ، وسلامة اللغة تمثل جانباً من روعة الترجمة في عمل زهير الشايب . فإن جانباً آخر أهم يتجل في قدرة المترجم على تصوير روح العبارة . وساعريه الأسلوب في النص الفرنسي ، وكذلك القدرة على نقل التفاصيل الدقيقة التي اتسمت بها مباحث علماء الحملة ، والتي أودعوها موسوعتهم الخالدة ( وصف مصر ) .  
ولا غرابة في ذلك ، فزهير الشايب لم يكن مجرد مترجم محترف ،

- ٧ -

واما كان قبل كل شيء اديباً ذا قلم متميز ، وعبارة سلسلة ، وللفظ فصيح ، وفکر مبدع ، وهي صفات تجلت واضحة في نتاجه الادبي سواء منه المؤلف أو المترجم .

لقد أثرى أدبينا المفكر الفنان ، بوطنيته الصادقة ، ولقته العربية المتمكنة ، وبكل اتقانه الفني وثقافته ، الحياة الادبية على مدى العقدين الاخيرين بالكثير من ابداعاته القصصية ، فقدم ثلاث مجموعات من القصص القصيرة وهي (المطاردون ) ، (المصيدة ) ، (حكايات من عالم الحيوان ) .

وجاءت روايته (السماء تمطر ماء جافا) التي تتناول وقائع الوحدة المصرية السورية وانفصالها ، من أهم الاعمال الادبية التسجيلية في أدبنا الحديث .

وفي جميعها ظهر - إلى جانب المقدرة الفنية والسيطرة على أدوات فنه - حب زهير الشايب لوطنه مصر ، ومعايشته لكل معاناة شعبها وطموحاته واحساسه بكل خفة في ضمير هذا الشعب ووجوداته .

كانت مصر هي قضيته الوحيدة .

وكانت مصر وراء كل نبضة فرح أو خفة حزن اختجج بها قلبها .

كما كانت مصر خلف كل كلمة تحركت بها شفتيه ، أو جرى بها قلمه .

يقول زهير الشايب : « ان الهدف من نرجمتي هو انى اردت ان أسمهم في أن تستعيد مصر اسمها الذى كادت ان تفقدته باتخاذ اسماء لا تاریخ لها ولا مضمون ، وأن اقدم لبلدى عملاً هو من اخص خصوصياتها » .

- ٨ -

وبذلك يتأكد التكامل في انتاج زهير الشايب بين ما ترجم وما الف ،  
اذ جاءت مترجماته ومؤلفاته ترثما بحب مصر ، ودعا باسمها ، وعملا  
للنهوض بحاضرها ، وابرازا لاصالتها ، واستشرافا مستقبلها الذي كان  
زهير الشايب مؤمنا به ايمانه بالله ، وبعظمته مصر ، وخلود الأهرام ،  
وفيضان النيل بلا حدود الى آخر الزمان .

وبعد .. فليس زهير الشايب من يليق به في الحديث عنه بعد رحيله  
كلمات الحزن والتاسف ، لأن من قدم عطا مثل عطا زهير الشايب ، ومن  
كان في مثل نقاشه ، وخلوص سيرته ، ليس في حاجة الى مثل هذه الكلمات ،  
لقد عاش دائمًا يبذل الود صفوًا ، ويترفع عن الصفائر والاحقاد ، عاش  
مثلا رائعا للإنسان الشريف بمعنى الكلمة ، ومن كانت هذه سيرته وتلك  
إنجازاته لا يكون جديرا بالحزن .. انه جدير قبل كل شيء ، بالاعجاب  
والتقدير ، ولقد نال منها الكثير والكثير .

ولا بد في النهاية أن أوجه شكرًا وعرفانا لا حد لهما لجميع أصدقائه  
زهير الشايب الذين اهتموا بالمحافظ على أعماله بعد رحيله .

كما أوجه شكرًا لا مزيد عليه للدكتور محمد حمدى ابراهيم استاذ  
اللغات القديمة بكلية الآداب بجامعة القاهرة للمجهد الكبير الذى بذله فى  
ترجمة النصوص والعبارات اليونانية القديمة واللاتينية التي جاءت فى هذا  
الكتاب .

ويستحق الدكتور عبد الحكيم محمد راضى الاستاذ بكلية  
الآداب جامعة القاهرة شكرًا خاصًا وتقديرًا . للعناية التي اولاهها لهذا  
الكتاب .. والتى ساعدت على خروجه الى النور .

كذلك أوجه الشكر الى الحاج محمد مدبور الذى لم يدخل وسعا في

- ٩ -

سبيل نشر اعمال زهير الشايب ايمانا منه بقيمة هذه الاعمال وضرورة  
استمرارها على مسرح الثقافة المصرية المعاصرة .

عفت شريف

يناير ١٩٨٦



الباب الأول

عَنْ اللَّهِ لَذْلِكَ لَوْزَنَيْلَ الْعَرْوَفَةِ فِي رَبِّرَ



الفصل الأول  
بِحَوْنِ الْعُصَمِ



## المبحث الأول

### حول أصل وطبيعة العود ، وحول أهمية هذه الآلة الموسيقية عند الشرقيين

كان يسعنا أن نقدم مبحثا بالع طول حول العود ، لو كان مخولا لنا أن نورد هنا كل ما ذكره المؤلفون ، الفرس والعرب ، حول الغرض المبدئي من هذه الآلة الموسيقية ، وحول موضوعه ، وأطوال الأجزاء المختلفة لجسمه الرنان ، والنسب الخاصة لكل منها والتي تقوم فيما بينها ، بعضها وبعض الآخر ، وحول طريقة تقسيم يده ( الرقبة ) ، لكن تتحدد عليهما المانات الخاصة بالأنماط أو المقامات المختلفة التي ينتظمها الجدول الموسيقى لهذه الآلة ، وحول عدد أوتاره ، والمادة أو المسامة التي صنعت منها ، والنسب التي ينبغي أن تكون لهذه الأوتار ( في طولها ) بين بعضها وبين البعض الآخر ، ودرجة شد كل واحد منها ، وانقسام كل منها إلى أجزاء قاسمة وهارمونية ، وحول النغمات التي يحدنها ، وحول العلاقة التي تبينها فيها العرب والفرس ، وذلك المقابلة التي أجروها بين الخاصية الملازمة لكل واحدة من هذه النغمات وبين الأمزجة المختلفة ، والجنسين المختلفين ( ذكر أو أنثى ) ، والأوضاع المبائية للأشخاص الذين تتكون منهم الهيئة الاجتماعية الخ الخ .. ومع ذلك ، فيختلف أن هذه الآلة الموسيقية قد تناولتها - فيما يبدو - بعض نجدلات جعلتها تختلف قليلاً عما كانه في الماضي ، وأن " علينا ألا نلقى هنا بالا إلا لبحوثنا الخاصة التي أجريناها في مصر ، فإنه قد لا يكون بمقدورنا أن نفسر كل هذه الأمور دون أن نلجم إلى تقديم بحوث لا يتقبلها قط مجرد وصف بسيط ، ولهذا السبب فسوف نمر :

- ١٦ -

مرور الكرام بغالبية هذه التفاصيل الغريبة عن الحالة الراهنة لفن الموسيقى في مصر ، حتى نصر اهتمامنا على تلك التفاصيل التي تربط بالضرورة بموضوعنا .

وعلى الرعم من أن العود يدخل في عداد الآلات الموسيقية التي يستخدمها المصريون ، فانتا مع ذلك بجد له – حين تقارنه بالآلات التي يستخدمونها بشكل اعنيادي مألف – شكلاً بالغ النباه عن شكل الآلات الأخرى ، حتى ليدفعنا الأمر إلى الظن – بشكل طبيعي – بأنه لا بد أن يكون للعود أصل مختلف ، لدرجة نكاد نزعم معهـا أنه ليس آلة شرقية على الأطلاق .

ويتفق بعض المؤلفين العرب والفرس – من الذين كتبوا عن الموسيقى ، وتناولوا بالحديث هذه الآلة – على أن العود قد جاءهم عن الأغريق ويشاء فريق من هؤلاء أن يكون فيتاغورث نفسه ، والذى يصفونه بأنه مزاحم خطير لسليمان ، هو الذى تخيل هذه الآلة ، بعد اكتشافه للتناغمات الموسيقية ، أما الفريق الثانى منهم فينسب ابتکاره إلى أفلاطون ، ويرى هؤلاء أن العود هو أكمل الآلات الموسيقية طرًا ، والتى قام هذا الفيلسوف بابتكارها ، كما أنها ، أي آلة العود ، هي التى تعلق بها أكثر من غيرها من آلات الموسيقى ، ويقولون إن أفلاطون قد برع فى العزف عليه لدرجة أنه كان يستطيع أن يحرك قلوب ومشاعر سامعيه وفق هواه ، وأن يوحى اليهم بما يشاء من عواطف أو انفعالات مختلفة ، حتى أنه كان قادرًا – وفق مشيئته – أن يستثير أحاسيسهم أو أن يهدى منها ، طبقاً لما يقوم به من تنزيهات فى طبقات طربه (الميلودى) . فحين كان يعزف فى مقام ما ، على سبيل المثال ، كان يجعل ساميـه – على الرغم منهم – يفطرون فى نعاسـهم ، ثم يوقدـهم بأن يبدل من النـم أو المـقام ، ويضيف هـؤلاء بأن أرسـطـرو قد أـمـكـنه – حيث كان

- ١٧ -

على دراية بهذه المقدرة ، اذ ساء أن يحاول العزف بالمنل على هذه الآلة –  
أن يجعل النعاس الى عيون ساميته ، لكنه لم يستطع أن يوقفهم . ولذلك  
فقد أصبح أرسطو ، بعد أن اعترف بنقوف أفلاطون عليه ، لمزيدا له .

ومن جهة أخرى فلا تنقص الشرقيين حكايات من هذا النوع ، فيروي  
شعراؤهم ومؤرخوهم الكبير والكثير من حكايات مشابهة ، اذا ما وقنا في  
صحتها ، فسنجد أن أمير الموسيقيين الفرس والعرب كانت لديهم – هم  
كذلك – موهبة العدرة على جلب النعاس الى عيون مستمعيهم ، وكذا المقدرة  
على ايقاظهم<sup>(١)</sup> ، ففي مثل هذه البلدان ، شديدة الحرارة ، فان الاحسیس  
الى برهنها تلك الحرارة بالغة الشدة ، نخلق الرغبة على الدوام في الراحة  
حتى ليبدو النعاس هناك ضربا من سعادة باللغة ، أما أكبر قدر من السعادة  
يرجوها الناس هناك فهي أن يكون الانسان خاليا من الهموم ، بعيدا عن  
مناعب العمل وأن يعيش في دعة لا يفكر أو يلوى على شيء . ولهذا السبب  
فإن الشرقيين ولا سيما المصريون منهم ، ينظرون بتعذر كبير الى أي  
موسيقى حنن الطبيعة بموهبة العدرة على أن يذهب باكتئابهم ، وأن يدفع  
بالبسملة الى شعائهم . وأن يحلب لعبونهم اليوم الهادئ ، وأن يوقفهم في  
رفه بفعل مباحث فنه ، وفي الوقت نفسه فليس هناك – في رأيهما – ما هو  
أكبر قدرة على انصاف موهبة مثل هذا الموسيقى بروعة وعظمته . كما أنه  
ليس هناك ما يستطيع أن يضيف قدرًا أكبر من الهمة والحيوية الى غسائه  
سوى هارمونيه العود ، فالمواصص الرائعه التي لمحات هذه الآلة قد جعلت  
الموسيقيين العرب الصليعين بؤرورنها باعتبارها رمرا لهارمونيه الطبيعيه  
ككل ، على نحو ما كان المصريون ( القدماء ) ينظرون به الى القيارة القديمة  
التي اخترعها عطارد .

### الهوامش :

(١) حتى لا نسرف في ضرب الأمثلة فسنكتفى بأن تورد هنا الحكاية التالية ، المثيرة للانتباه ، والتي نقرؤها في المكتبة الشرقية : الفارابي أو الفاريابي ، هي الكنية التي يكتنى بها أبو نصر محمد طرخانى والذى يسميه العرب عادة بجودة الفاريابي (أى الفارابي ) ، أما نحن (الأوربيين ) فنسميه فارابيوس اذ كان مسقط رأسه مدينة تسمى فاراب وهي نفسها مدينة أوتارا .

وقد ذاع صيت هذا العالم باعتباره فريد عصره، وزعيم فلاسفة زمانه ، وكان يشار اليه باسم المعلم الثاني ، وقد نهل منه ابن سينا كل علمه .

ومن الفارابي وهو في طريق عودته من الحج إلى مكة بسوريا حيث كان يحكم عندئذ سيف الدولة ، سلطان بيت آل حميدان في عهد الخليفة العباسى الثالث والشرين بعد المائة . وعندما وصل إلى بلاط هذا الأمير الذي يمثل ساحة مبارزة دائمة بين رجالات الأدب ، وجد نفسه مجھولاً من جمهور المبارزة الأدبية التي تقوم أمامه ، فظل واقفاً حتى أشار إليه سيف الدولة بأن يجلس ، وعندئذ سأله الفارابي عن المكان الذي يريد منه الجلوس فيه ، فأجابه الأمير بأن بمقدوره أن يجلس في أي مكان يراه أكثر ملائمة له ، فتروجه هذا العالم غير المعروف (من حوله) وبدون أن يتوجه باستفسار آخر ، ليجلس على طرف الأريكة التي كان الأمير جالساً عليها ، وأذ فوجى الأمير بجسارة هذا الغريب قال بلغته (العربية) لواحد من رجاله : مadam هذا التركى قد بلغت به القعة هذا الحد ، فاذهب إليه لتؤنبه . وأطلب إليه في الوقت نفسه مغادرة مكانه ، وحين سمع الفارابي منه هذا القول قال للأمير : حنانيك ، فمن يسوس الناس بمثل رقتك ، يجعل نفسه عرضة لأنتم . فقال له الأمير ، وقد أدهشه أن يسمع مثل هذه العبارة : أتعرف لفتنا ؟ فرد عليه الفارابي : نعم ، وأعرف لغات كثيرة غيرها ، ثم دخل على الفور في المبارزة مع العلماء المتجمعين ، وسرعان ما أذهم جميعاً الصمت ، فأصبحوا مجرد منصتين ، يتعلمون منه أشياء كثيرة لم يسمعوا عنها من قبل .

وحيث انتهت هذه المبارزة الأدبية أسبغ عليه سيف الدولة الكثير من التكرييم واستبقاءه إلى جانبه ، وبينما كان الموسيقيون الذين استدعاهم سيف الدولة يغنوون اندس الفارابي بينهم مشاركاً إياهم بعود كان يمسك به بيده ، وحظي باعجاب الأمير ، فسألته ما إن كانت لديه مقطوعات موسيقية

من وضعه . وعندئذ أخرج قطعة وزع أجزاؤها على الموسيقيين . ثم واصل مساندة أصواتهم بعوده فأشاع بين المخاضرين جميعاً جواً من المرح حتى جعل لهم يضحكون يمل . اسداقهم . ثم أمر بعد ذلك ببناء مقطوعة أخرى من مقطوعاته فقد جعل الجميع ينحرطون في البكاء . وفي النهاية غير من المقام فجلب النسوم اللذيد إلى عيون كل الموجودين . وقد ابتهج سيف الدولة بموسيقى الفارابي وسر من علمه وأبدى رغبته في أن يظل هذا العالم على الدوام في صحبته . لكن هذا الفيلسوف الكبير ، الذي كان بالغ الرزء في كل أمور الدنيا ، شاء أن يترك البلات ليتتخذ طريق العودة إلى بلده . فاتخذ طريقه وسط الأرضي السورية ، لكن لصوصاً هاجموه ، واد كأن يعرف جيداً كيف يجذب القوس ، فقد شرع يدافع عن نفسه ، لكن سيمما من قطاع الطريق أصابه بجرح بالغ فسقط حية هامدة .

ويحكى كذلك عن هذا الرجل العظيم أنه كان يوماً في صحبة الصاحب ابن عباس ، فأخذ العود من يد أحد الموسيقيين ، وعزف بالطرف الثالثة التي تحدثنا عنها من قبل ، وعندما بذرت الطريقة الثالثة النوم في عيون الحاضرين ، كبس على عنق العود الذي استخدمه : من الفارابي فانفتحت الأحران . وعندما قرأ الصاحب ، ذات يوم ، مصادفة هذه الكلمات ، فقد ظل بقية حياته في حالة كدر لأنها لم يتعرف إليها ، ذلك أن الفارابي كان قد انصرف دون أن ينفوه بكلمة . وبدون أن يعطي أحداً الفرصة كبر ، وهو :

- ٢٠ -

## المبحث الثاني عن اسم العود

لا يمكن اعتبار كلمة عود : اسم علم على الاطلاق . فهي بهذا المعنى قليلة الورود في اللغة العربية . وكلمة عود<sup>(١)</sup> تعني كل أصناف المشب على الاطلاق ، حين يشار إلى آلة أو أداة ما . أما باعتبار الكلمة اسمآ آلآ موسيقية فقد انتقلت إلى لغات كثيرة ، وتناولها التحرير في كثير أو في قليل بحيث قد بات من العسير أن نعرف عليها . فحين خلط الآتراك بين الاسم وأداة المعرفة في الكلمة واحدة ( العود ) فقد حرفوا هجاءها، فكتبوها ولفظوها "لوطة" . أما الإسبان الذين أخذوا هذه الكلمة ، طبقاً لكل الشواهد ، عن عرب الشرق ، بشكل مباشر . فقد حرفوا من لفظها وهجائها على نحو طفيف فجعلوها لا ودو Laoudo ، أما الإيطاليون فقد كتبوا هذه الكلمة ليوتور Leuto ، ثم لفظوها ليوتور Léouto ثم كتبوها فيما بعد Liuto ليلفظوها من ثم Liouto . ومن هنا ، دون جدال ، أو من تلك المعرفة بالعود التي اكتسبها الفرنسيون ، في الشرف ، هي زمن الحروب الصليبية جاءت إلى فرنسا الكلمة لوت Luth ، وهي اسم أطلق على نوع من الآلات الموسيقية . أدى بدوره إلى ظهور الجيتار الألماني .

وقد أكد لنا أحد الشرقيين ، من المنبعرين في العلم ، أن العود الأصلي كان ذا حجم أكبر بكثير من تلك الآلة الموسيقية التي نحمل اليوم هذا الاسم . وفي الوقت نفسه حيث كان حجمه باعثاً على الضيق وعلى ارهاق حامله ، فقد أحلوا مكانه الآلة التي نعرفها اليوم حين نشير إليها بالاسم المصغر : عود كويطرة أو كويزره ، والذي يعني العود أو الجيتار الصغير .

### الهواش :

(١) من الكلمة عود بجاء كلمه عواد . وتعني الاسم الذي يشار به إلى من يحترف العزف على العود .

- ٢١ -

المبحث الثالث  
عن شكل العود بصفة عامة ، وعن  
الأجزاء التي يتكون منها

الآلية الموسيقية التي نحن بصدده الحديث عنها ، والتي رسمت في لوحات الدولة الحديثة ، المجلد الثاني ، اللوحة AA الشكل رقم (١١)، تمثل في واقع الأمر شكلاً من أشكال الجيتار ، لا نجد للمقارنة به ، شكلاً أفضل من نصف ثمرة كمثرى أو شماممة سطحها قليلاً عند أسفلها .

ولكي نجعل الشكل الذي نقدمه عنها أكثر وضواحاً فستنظر إليه في البداية من وجوهه المختلفة ، ثم في أجزائه المتفرقة ( كل على حدة ) . وحين نتصدى بالشرح لهذه الأشياء فستتعذرنا أنفسنا من الدخول في التفاصيل نفسها ، حين نتصدى لبقية الآلات الورترية ، ما لم تك هناك ملاحظة جديدة ينبغي تقديمها .

الوجه الأمامي للعود A هو الوجه أو الجانب الذي يوجد بهمشدة التثاغم ، وهو مسطح ويسمى بالعربية وجه ، أما الجانب الخلفي B أو الجزء المقابل للجانب السابق فمحدب أو مقبب ، فيما عدا الملوى حيث هو مسطح . ويطلق على هذا الجانب الخلفي في مجلمه في العربية اسم ظهر ، ويسمى الجزء من الظهر المكون للجسم الرنان ، أي ذلك الجزء المحصور بين د و د' قصعة ، وهي كلمة تشير إلى شيء أحجوف ومحدووب . وتسمى يد العود بالرقبة ، أما مركز الأوتاباد S فيسمى بالعربية انف ، كذلك يسمى الملوى D بالبنجاك ، في حين يسمى الجزء المجوف من الملوى E والذى تدخل فيه الأوتاباد بالمسترة ، أما الأوتاباد نفسها e فتسما

**عصافير**<sup>(٢)</sup> وسمى بعوب العصافير بالحروق<sup>(٣)</sup> أما الجبال فهى الأونار<sup>(٤)</sup> ، وسمى رافعة الأونار أو المشيط بالغرس وهى نفابل وتنفق مع كلمة شيفاليه Chevalet عندنا ، وهو الاسم الذى نطلقه على تلك القطعة الصغيرة من الحشب ، واللى يوضع رأسيا فوق آلاتنا الموسيقية . ويطلبو على قطعة الجلد H . المصبوبة باللون الأخضر والملصقة فوق مشدة الناغم وتحت الأونار واللى تمتد مبسطة من العرس الى ما تحت النافذة الصووية الكبيرة اسم رقم ، أما هذه النافذة الصووية الكبيرة () فنسمى شمسة<sup>(٥)</sup> فى حين نسمى النافذتان الصوويتان الصغيرتان ٥٥ والمحودتان تحت الشمسة الكبرى ، بالقرب من الزوايا للرقمية بالشمسيات<sup>(٦)</sup> . أما الجوانب المكونه للقصعة فيطلق عليها اسم بارات<sup>(٧)</sup> ، وفي النهاية فانهم يطلقون على ريشة العزف P اسم زخمة<sup>(٨)</sup> ان كانت هذه عبارة عن رقاوه من خشب . أو ريشة النسر . اذا كانت حفيظة ريشة نسر .

(١) مجموعة الآنبه والأناث والآلات . ونعطي اللوحة ٨٨ الفصول السبعه من الكتاب الأول من هذا المجلد ، أما اللوحة BB فنعطي الفصول الستة الأخيرة ، في حين نعطي اللوحة CC الأبواب الثاني والتالى والرابع . ملاحظه مقياس الرسم الخاص بالآلات يبلغ بصفته عامة تلك الأصل . أما التفاصيل فقد أوردها بالحجم الطبيعى .

(٢) هذه الكلمة هي جمع لكلمة عصمر . ولا يطلق إلا على الأوتاد التي سخن شكل فرص صغير على هيئة زرار . أما الأنواع الأخرى من الأوتاد ، مثل تلك التي لها شكل البيرر ( مطرقة ذات رأسين ) وسمى أوباد والمفرد وند . أما تلك التي لها شكل هرمي فيطلق عليها اسم ملاوى .

(٣) جمع الكلمة خرق بمعنى ثقب . انظر سُكُل ٢ .

(٤) أوتار والفرد وتر ، وهي تقابل الكلمة Corde عندنا . ولا نسمى بهذا الاسم سوى الأوتار المصووعة من معنوي الحيوان ، أما تلك المصووعة من النحاس الأصفر فنسمى : سلك أو بيل ، وان يكن المصريون لا يلجهنون البهاء فقط في صنع الآلات الموسيقية التي يستخدمونها . بحسب لا نراها الا في الآلات التي يعزف عليها الأتراك والموناليون والبهود الذين يقطنون مصر .

(٥) مأخوذه من الكلمة شمس ، وهي الكلمة محرفة .

(٦) وهذه الكلمة أيضا مشتقة من الكلمة سولار ، وتقابل الكلمة Solaire عندنا .

(٧) والمفرد بارة ( وهي وحدة العملة المصرية زمن العثمانيين ) .

٨) انظر اللوحة AA الشكل ٣ .

#### المبحث الرابع

الخامات التي تصنف منها الأجزاء السابقة ، وشكل كل جزء منها ، ووضعه ، ونسبة الى غيره من الأجزاء ، ووظيفته ، وغلاف الآلة .

تصنف البنجاك D من حسب المصور ، وهي معلوبة الى الحلف ، وشكل مع العنق C زاوية تبلغ ٥٠ درجة ، أما الجانب E فمجوف في كل اتساعه ، ويبلغ سمك الأجزاء الجانبية نحو ٦ مم ، وينقسم هذا السمك في كل طول هذه الأجزاء الجانبية الى قسمين عند منتصفه بفعل شبكة من خشب القيقب المصفول ، مثلاً ، ويبلغ عرضها ملليمتران واحداً<sup>(١)</sup> ، أما الوحيتان الجانبية X فيتكون كل منها من جزئين : أحدهما وهو الاكثر عرضاً يبلغ عرضه من ناحية الأنف ١٦ مم ، ويبلغ هنا العرض عند قمة البنجاك ١١ مم فقط . أما الجزء الآخر فيتشكل اطاراً يحيط بكل الجزء السابق ، بكمال طول البنجاك . ولا يزيد عرضه عن ٧ مم . وينقسم هذا الجزء بدوره الى قسمين بفعل شبكة من الخشب . يمتد بكمال طوله . وهي مثلاً . وتماثل في سماكتها تلك الشبكة التي سبق أن أشرنا اليها<sup>(٢)</sup> ، وعند وسط الوجه الجانبية X تحد الأربعة عشر ثقباً ، التي يبعد كل ثقب منها عن الآخر بمسافة ١٤ مم ، والتي يمر من خلالها الاربعه عشر ويداً والتي تحمل الأرقام من ١ الى ١٤ . والتي تركب عليها الاوتار<sup>(٣)</sup> ونعطي لوحة صغيرة من العاج - وهي التي لا نرى سوى سماكتها في الشكل ٧- كل طول المدرك ( أطراف الاوتار ) . وكما هو الحال بالنسبة للمدرك . فان عرض هذه اللوحة يبلغ ٢٩ مم ، في حين يبلغ ارتفاعها ٢٣ مم ، وينقسم امداد الوجه فيما نحت البنجاك الى رقع صغيرة ، فهناك أولاً رقعاً طوليان . تتكونان بفعل احاطة الجانبين اللذين تحدثنا عنهما من قبل ، والذين يبلغ

عرضهما بالمثل ٧ ملليمترات . ثم مع الاتجاه نحو مركز الوجه ٢ . وفريبا من الشبكتين السابقتين مباشرة . وعلى كل جانب يوجد شريط من خشب سانت لوسي ٣٦٩٦٩٠ - ٣٦٩٦٩٠ يصل عرضه الى ٦ مم فوق البنجاك D . و٤ مم عند الاقرابة من نهاية الاخير . وفريبا من كل واحد من هذين الشريطين أو الرقعتين ، مع الاتجاه دائما نحو المركز . توجد شبكة من العاج يزيد عرضها قليلا عن الملليمتر . ويتوالى هاتين الرقعتين شريطان من خشب الاكاجه الأبيض . أحدهما على جانب . وثانيهما على الجانب الآخر . وعرضهما غير متساو . يبلغ عرض أحدهما نحو ١٠ ملليمترات ، في حين يبلغ عرض الآخر ٧ مم . ومع ذلك فان هذا الطول ، في هذا وذاك من الشريطين يبدا في التناقص تدريجيا ، وبشكل غير ملموس حتى لا يزيد بعد على ملليمترتين ، ثم يعقب هذين الشريطين كذلك شبكتان صغيرتان من خشب الليمون يبلغ عرضهما ملليمترا واحدا . وأخيرا ، فعند الوسط تماما توجد شبكة من خشب سانت لوسي عرضها مساو لعرض الشبكتين أو الشريطين السابقين . وتؤدى كل هذه الشبكات أو الشرائط الى قطعة صغيرة من خشب الاكاجه الأحمر ، يبلغ سمكها نحو ملليمترتين ، وتوجد مباشرة تحت لوحة العاج .

اما الاوتاد e (٤) فهي من خشب الزغور ، ويبلغ عددها أربعة عشر كما سبق أن أوضحنا ، ويختلف كل واحد منها ثقب نفذ في سمك ذيله (٥) ليمر الوتر من خلاله .

واما العنق (أو اليد) ، فمسطح عند أعلىه أو عند مقدمته ، ويتحدد في أسفله أو في الخلف . ويكون وجهه العلوي من قطع متصلة ومقلفة ، ووسطه (٦) عبارة عن نصل كبير من العاج يبلغ طوله ١٦٠ مم ويبلغ عرضه من أسفل ٣٦ مم ، ثم يأخذ هذا العرض في التناقص تدريجيا مع الارتفاع حتى لا يعود يبلغ أكثر من ٢٨ مم ، ويحاط هذا النصل العاجي باطار صغير

من خشب سانت لوسي ، كما يحاط هذا الاطار بدوره بشبكة من العاج .  
ونغطي حافنا العنق ، وكذا الجزء الواقع مباشرة تحت الانف بشريطتين من  
خشب سانت لوسي . وفي أسفل النصل الكبير المصنوع من العاج توجد  
قطعة من خشب الاكاجة تشكل متوازي مستطيلات عرضه ٤٥ مم وبارتفاع  
قدره ١٤ مم ، تحوطه شبكة من العاج هي بمثابة اطار له . وبعريدا عن  
ذلك ، الى أسفل ، توجد شريحة صغيرة من خشب الأبنوس تمتد ٥٢ مم  
فوق امتداد العنق ، أما ارتفاع هذه الشريحة فيبلغ ٧ ملليمترات ، وأسفل  
ذلك تجد شريطا من خشب سانت لوسي عرضه ٣ ملليمترات . وكل واحد  
من وجهي العنق في نفس مستوى الفرس . أما أسفل العنق فمصنوع من  
خشب الصندل ، وهو ينقسم الى ثلاثة عشرة رقعة ، بفعل اثنى عشر خيطا  
من خشب الليمون تمتد بكل طول هذا الجزء من الآلة الموسيقية . ويرجح أن  
هناك جزءا من العنق لا نراه قط لأنه يدخل أو يندمج في جسم الآلة ،  
وهذا الجزء الذي يبلغ ارتفاعه بالضرورة ٤٥ مم على الأقل ، يشكل بلا جدال  
نوعا من ردد أو نلة تلتصق عليها الضلوع عند أطرافها .

اما الأنف S فمن العاج ، حزب بها سبعة أزواج من نتوء صغيرة ،  
نبت فيها الأربع عشر وترا ، متزاوجة (اثنين اثنين) لتحول بين كل منها  
وبين أن تترجح من اتجاهها الخاص بها .

اما مشدة التناغم A . فهي قطعة واحدة من خشب الصنوبر ، ناعمة  
وملساء بالقدر الكافي ، ولكنها غير مطالية بأي طلاء ، وتمتد لحو ١٨ مم  
فوق العنق .

واما الشمسيات ٥,٥,٥ فدانيرية ، ويسلامها بشكل تام سمك مشدة  
التناغم . ويبلغ قطر الشمسية الكبيرة ١٠٨ مم ، أما قطر الشمسيتين  
الصغريتين ٥,٥ فلا يتتجاوز ٣٢ مم .

- ٢٧ -

والرقة<sup>(٧)</sup> هي قطعة الجلد الأخضر اللون ، التي نلصق فوق مشدة التناغم ، والتي تشغف من هذه المشدة مسافة ١٥٨ مم ارتفاعاً بـ ١٠٤ مم عرضاً ، بدءاً من الفرس .

وزوايا أعلى الرقمة مبتورة ومشدبة من كل جوانبها على شكل أسنان ذئب . وقربياً من الفرس ، تجاه الفراغ الذي يفصل بين كل زوجين من الأوتار نرى فوق الرقمة ثقباً أو نافذة صونية صغيرة (شمسة) منقوبة كليّة في سمك مشدة التناغم . وحيث تشكّل الأزواج السبعة من الأوتار سبع فاصلات (فراغات) فيترتب على ذلك وجود سبع شمسات صغيرة<sup>(٨)</sup> في هذا المكان .

وتصنّع الفرس g من خشب الجوز ، وتقاد تشبّه فرس الجيتار عندنا ، وتحتّرّقها سبعة أزواج (١٤) من التقوب ، تمر من خلالها الأوتار ليتم ربطها .

كما تصنّع الأوتار F من معن الحيوان ، وهي تختلف فيما بينها قليلاً في درجة السمك ، تبعاً للنغمات المتباينة التي ينبغي أن تصدر عنها ، ومرتّب بالأوتاد وبالفرس على شاكلة أوتار الجيتار عندنا .

اما الجزء المحدب من الجسم الرنان او ما يسمى بالقصمة فيتكون من واحد وعشرين ضلماً من خشب القيقب ، يفصل بينها عشرون شريطاً من خشب سانت لوسي . وفوق الضلعين الأخيرين - وهو أصغر الضلوع - تنهض مشدة التناغم<sup>(٩)</sup> .

ولاحفاء اتصال مشدة التناغم بحوار القصمة ، او بالجزء المحدب من الجسم الرنان ، او ربما للاحيلولة دون ان تنفرط او تتفكك مشدة التناغم فقد غطّيت كل جوانبها بشريط ازرق من القطن عرضه ١٤ مم ، لصق نصفه

- ٢٨ -

فوق القصبة بينما التصق نصفه الآخر بالمشددة نفسها (١٠) .

وفي الجزء السفلي من القصبة ، والذى تنتهي عنده الأضلاع متجمعة توجد حلية من خشب الليمون ، تغطى من هذه الناحية طرف الأضلاع وتعلو نحو ٨١ مم فوق ارتفاع الضلع الأول بالقرب من مشيدة التناغم من ناحية اليمين وناحية الشمال على حد سواء . وتغطى هذه الحلية فى جزء منها بحلية أخرى من خشب سانت لوسي ، التى تمتد هى الأخرى متتجاوزة امتداد الحلية الأولى بنحو ٥٤ مم بارتفاع هذه الأضلاع نفسها (١١) . واذا تأتى هذه الحلية لتكون فى وضع متساو مع المشددة فانها تكون نتيجة لذلك مغطاة ، بدورها ، بشريط من القطن الأزرق ، ويبدو أن هذه الأشياء تستخدم فقط بغرض تثبيت الأضلاع ، ولكى تزيد من متانة الجزء الذى تحمل عليه الآلة ، متندماً نوضع فى وضع الوقوف .

واذا ما خططنا خطًا موازيًا للمشدة العود بـ  $\Delta$  من الطرف  $\times$  من البنجاك تجاه أسفل الآلة على شكل  $\Omega$  فسنجد أن طوله يبلغ ٧٢٦ مم ارتفاعاً ، فاذا ما قسناً امداده بـ  $\Delta$  من الأنف  $S$  حتى نقطة  $\Omega$  في خط مستقيم فان طول الآلة في هذا البعد لن يتتجاوز ٦٧٧ مم ، مما يعطينا ٢٩ مم ، فرقاً بين الجزء الأكبر ارتفاعاً من البنجاك وبين الأنف .

ويبلغ طول العنق من الناحية  $F$  ٢٢٤ مم ، في حين يبلغ طوله بالقرب من الأنف ٤٩ مم ، أما عرضه بالقرب من الجسم الرنان ، في امتداد المشددة  $T$  فيبلغ ٦٥ مم .

كما يبلغ صندوق الجسم الرنان في أكبر عمق له ١٦٢ مم .

أما مشيدة التناغم في الامتداد المحصور بين النقطة  $\Omega$  والامتداد  $T$  فتصل إلى ٤٣٣ مم ، أما أقصى اتساع لها ، أي على مسافة ١٣٥ مم من

- ٢٩ -

النقطة ٢ فيبلغ ٤٥٠ مم ، ويبلغ هذا الاتساع عند منتصف ارتفاعها ٣٣٩ مم ، أما عند ثلاثة أرباع ارتفاعها ، قريبا من جانب العنق ، فلا يزيد هذا الاتساع عن ٧٠ مم .

ويتمد الأنف بعرض يبلغ ٤٧ مم .

ويبلغ عرض البنجاك ، مقيسا بالقرب من الأنف ، ٤٦ مم ، ولا يبلغ طوله عند طرفه ، في نفس البعد ، سوى ٢٨ مم .

ويأخذ عرض العود في التناقص على الدوام في اتجاهي العرض والعمق ابتداء من مسافة ١٣٥ مم من نقطة ٢ حتى الطرف الأكتر ارتفاعا من البنجاك ، كذلك فإنه يتناقص في هذين الاتجاهين في مدى ١٣٥ مم مع الاقتراب من النقطة ٢ . ومع ذلك فإن هذا التناقص ، برغم أنه أكثر انحدارا وأقل مدى عنه إذا ما اتجهنا نحو الطرف الآخر ، سواء بسبب من قلة الاتساع الذي يتبقى ، أو لأن معنى الآلة وهو يتسع تدريجيا ينتهي به الأمر بأن يتحول إلى خط يكاد يكون مستقيما .

والآن ، قد انتهينا من تقديم أبعاد سمسات الرقمية ، ولا يبقى علينا إلا أن نصف الريشة P ، تلك التي لم نذكرها بكلمة واحدة حتى الآن .

تصنع ريشة العزف ، والتي تسمى بالعربية زخمة(١٢) أو ريشة التسر من نصل صغير من رقاقة خشب أو من ريشة نسر . وحين ينخذلها العازف من ريشة نسر ، فلابد أن يقطع منها الجزء الجاف الذي يوجد في أعلى القصبة بطول ٨١ مم ، كذلك تنزع عنها كل المادة الاسفنجية ، وتكتفى جيدا بواسطة مدية أو محفار ، ثم تشذب وندور من عند طرفها ، وفي النهاية لا يترك فيها شيء يمكنه أن يخدش الأوتوار أو يعلق بها مما يؤذى توقيع من يقوم بالعزف على هذه الآلة الموسيقية .

ويصنع غلاف العود بقدر من العناية يستحق منها أن تتوقف عنده (١٣) ، فشكله عند إغلاقه يشبه تمام الشبهة شكل الآلة نفسها ، وهو مصنوع من خشب الصنوبر مغطى بجلد من الورق مصبوغ باللون الأحمر ، ومبطن من داخله بورق مصبوغ بطريقة بدائية خشنة باللون الأحمر كذلك ، ويتشكل الجزء المقرب من الخارج ، المجوف من الداخل B ، والمعد لاحتواه ظهر الجسم الرنان من أضلاع متجمعة ، وتلتتصق هذه الأضلاع وتلت chùم بعضها البعض على نحو طيب حتى أنها لا تلمع أدنى أثر لها من خلال الجلد الذي يكسوها . وكل الجزء المجوف من الغلاف ثابت ، أما الجزء المسطح والمعد لاحتواه مقدمة الآلة فينقسم إلى ثلاث قطع أحدها من فقط وهي A ثابتة ، وهي كذلك القطعة السفلية والتي ترتفع حتى ٢٧ مم أسفل الشمسات الصغيرة ، أما القطعتان الأخريتان فمتحركتان ، وأولاهما C تتصل بالأول بفعل مفصلتين صغيرتين ، يمكن عن طريقهما قفلها أو فتحها حسب الحاجة ، وهي تكسو الآلة ، أسفل الشمسات الصغيرة ٥٥ بنحو ٢٧ مم ، وحتى ارتفاع مقدمة البنجاك ، ذلك أنها بعد أن تضيق حتى تأخذ شكل العنة تعرُّد فتستعرض من جديد عند النقطة d ، لتغطى الجزء من الغلاف الذي يضم البنجاك ، ولا بد أن تكون سعتها كبيرة لــd يكفي لأن يستوعب ، ليس فقط هذا البنجاك ، بل والمسافير ، التي تبرز بنحو ٢٧ مم إلى الخارج ، على النحو الذي نراها عليه في الشكل ٢ . أما السدادة E فلها حوار ناثنة ، بزاوية مستقيمة عند x كما ترتفع بمقدار ١٥ مم ، وتغطى عند اقفالها القسم المفرغ من الجزء المجوف والثابت R الذي يضم البنجاك . وتنتهي الحافة السابقة بالوجه ٧a ذلك الذي يوجد بوسطه مزلاج له زنبره يدخل في بداية اللسان g عند طرف الجزء d عندما يعاد رفع الجزء C – بعد أن تكون قد أقفلنا السدادة E – لنسنده عند d على هذه السدادة نفسها .

---

### المسواش :

- (١) انظر شكل ٢ .
- (٢) انظر الشكل ١ الوجه X .
- (٣) انظر الشكل رقم ٢ حيث رقمت المصافير طبقاً لترتيب الأونار وترتيب النغمات في الاختلاف النفسي .
- (٤) انظر الشكليين ١ ، ٢ ، ٣ .
- (٥) اضطررنا لتقديم هذه الملاحظة اذا اننا بعد ذلك سنتحدث عن بعض الآلات الموسيقية التي تصنع عصافيرها على نحو مغاير وترتبط أوتارها بطريقة مختلفة .
- (٦) انظر الشكل ١ .
- (٧) تصنع هذه الرقة من قطعة جلد مأخوذ من أسفل بطن السمكة المسماة بالعربية بياض .
- (٨) انظر الشكل ١ .
- (٩) شرحه .
- (١٠) شرحه .
- (١١) شرحه .
- (١٢) انظر اللوحة AA الشكل ٣ .
- (١٣) انظر الشكل ٤ .

المبحث الخامس  
عن الائتلاف النغمى فى العود  
وعن ضبط نغماته ، وعن نظامه الموسيقى

سوف يكون الأمر بالليل عسرا . طوبلا ومرهعا . لو أنسا حاولنا نفسر الوضع الفريد الذى تأحده أوبار العسود ، وكذا توضيح ترتيب النغمات التى تكون ائتلافة النغمى . دون أن سبعن صورة يجعل من هذا كله أمورا محسوسه يدركها العين . ولهذا السبب ، فقد ظننا أنه قد كان من الاوفى أن نقدم هنا رسما لبيان المبنجاك وللأوبار بالإضافة إلى اشارة للنغمات التي يحددها .

أما الأرقام التي وضعتها بين العصافير ، والاشارات الموسيقية الواقعه قيالها على جانبى البنجاك فدل في الوقت نفسه على وضع الأوبار المرتبطه الى العصافير والربب الذى شغله في السالف النغمى لآل العسود وكذا الأنعام التي يأسى بها كل واحد من هذه الأوبار . وحيى يمكن الفارىء من صور ميكانيزم السالف النغمى شكل اكبر وضوحا فقد أطلتنا خطوط الأوبار عن طريق خطوط اخرى من العقد . وفي نهاية هذه الخطوط . كررنا مرة أخرى الرقم المواقف للترتيب الذى شغله النغمة التي يحددها الونر والتي عبرنا عنها بموئنه أو اشارة السالف التي برى أسفل البنجاك . وبهذه الطريقة فان العين ستطيع أن سترشد بهذا الرسم في تتبع الأمر بدءا من المكان الذى يربط فيه الونر بالعصافورة ، حتى الأنف الذى يأخذ عنده الونر الوضع المخصص له . حتى يصل الى اشارة النغمة التي يحددها الونر .

ويمثل الشكل السالى البنجاك بأوتاره ، مصحوبا بالنسونات أو الاشارات الموسيقية المرتبطة بالأوبار ، وبالنغمات التي نحددها هذه

الأوتار ، والذى يتكون منها – أى من هذه النغمات – التاليف النغمى لآلء العود . أما الأرفام الذى نجدها بين الإشارات الموسيقية والعصافير فتدل على البرنيب الذى جاءت عليه الأوئر فيما يتعلق بالتأليف النغمى .

وهكذا برى :

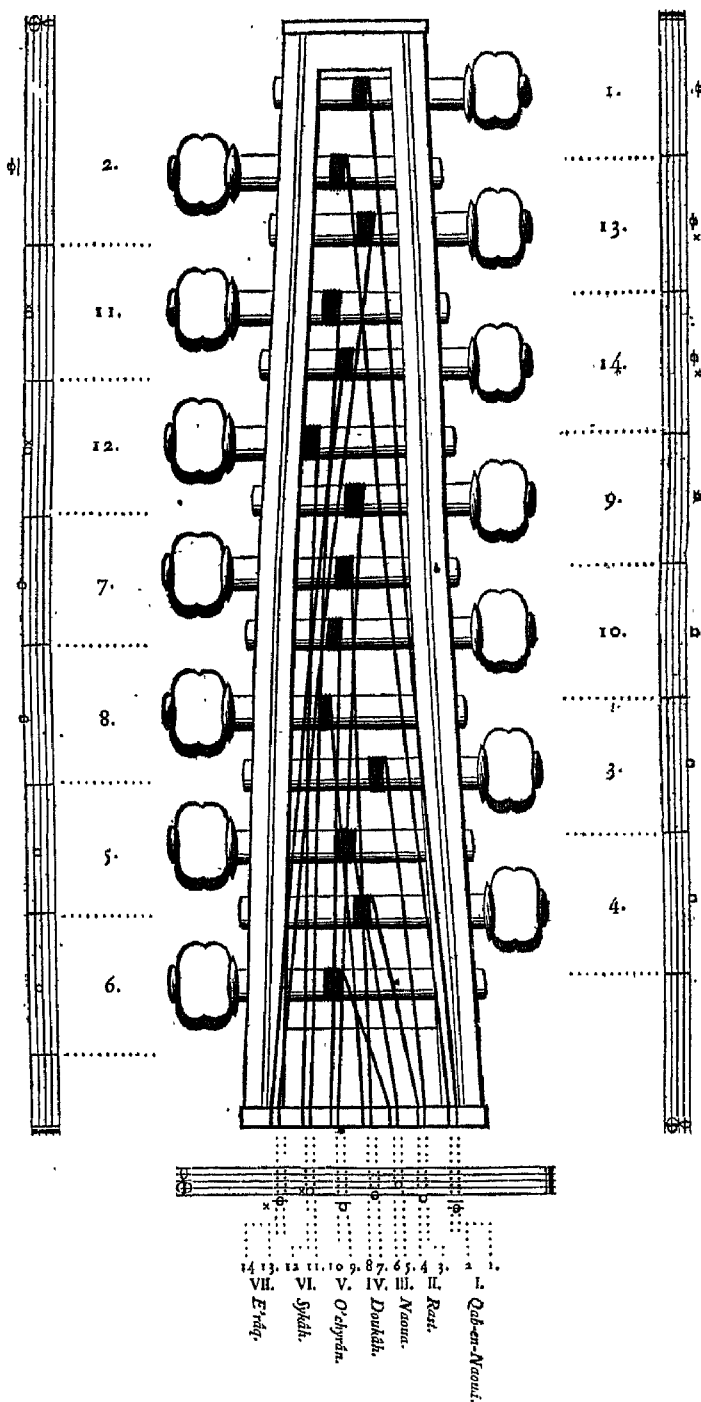
أولاً : أن كل واحدة من النغمات السبع تؤدى بواسطه وترین .

ثانياً : أن هذه النغمات جميعاً قد اختلفت في رباعيات وخمسات وثمانيات ، سواء عند الصعود أو عند الهبوط .

ثالثاً : إن النغمة الأكبر انخفاضاً أو غالظه تشغل هنا الموضوع الذى شغل النغمة الأكبر جهارة أو حدة ، أى نغمة الزير ( وهو أدق الأوئر ) في جميع أنواع الكمان ، على اختلافها ، لدينا .

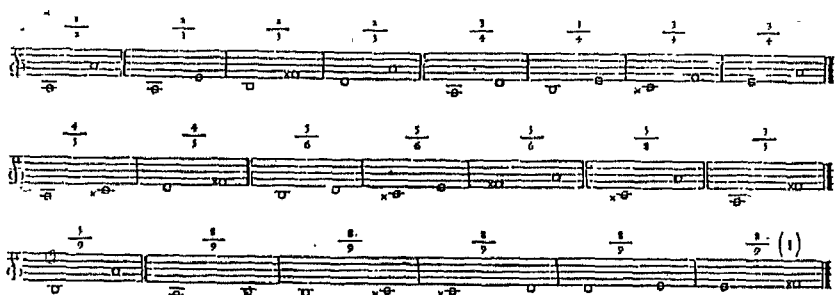
رابعاً : أن الوترين اللذين يؤديان النغمة الأكبر غالظة هما أطول الأوئر جميعاً ، وأنهما بالذالى مربوطان بالعصافير الأكثر براغعا نحو طرف السنحاق .

خامسياً : أن من الأمور البالغة الغرابة ، والبالغة الأهمية ، والجدية باللحظة فى الوف نفسه ، هو أن الاختلاف النغمى للعود يشتمل على كل النغمات الناتجة عن انقسام الوتر إلى أجزاءه القاسمة الأساسية والمبدئية ، مع فارق طفيف ينجم عن المزاج الذى يمتلك العرب عند استعمالهم لنظامهم الموسيقى . وفي الواقع الأمر فان لديهم تلك النغمة المائية التى شكل ، طبقاً لنقسام الوتر ، الفاصلة التى توجد فيما بين النغمة الناتجة عن نصف طول الوتر نفسه ، وتلك التى تصدر عن الطول الكلى لنفس الوتر ، وباتباع هذه المقارنة على الدوام ، فيما بين الأجزاء القاسمة للوتر فى طوله الإجمالي ، وفي النغمات التى تحدثنها هذه الأجزاء ، نجد لدينا الخامسة الناتجة عن



تلسي طول المؤنر ، والرباعية التي تنسج عن ثلاثة أربعه . والتلائبة الكبرى  
التي تصدر عن أربعه أخماسه . والتلائبة الصغرى عن حمسة اسداسه .  
والسداسية الصغرى عن خمسه أثمانه . والكبرى عن ثلاثة أخماسه .  
والسباعية الصغرى عن خمسه اساعه . ونعمه القرار التي تصدر عن  
ثمانية اساعه .

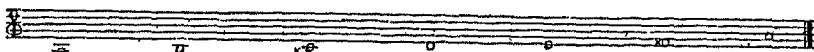
### أمثلة



ومع ذلك فاننا لم نقل بأن من الأمور الهامة أن نلاحظ النسب أو العلامات المختلفة لهذه النغمات فيما بينها مجرد أن نعمد الاختلاف في آلة العود . عدم كل النسب أو العلاقات التي تنبعها التقسيمات الرئيسية للؤنر ، وإنما كذلك لأننا نجدها حين نفحصها حيدا ، شبر إلى رابطة معاصرة بين النظام الموسيقى العربي ، والنظام الموسيقى الذي وضعه جي أرزو Gui Arezzo لدرحة يسحيل علينا معهما إلا تكون على يفرين تام بان أحدهما قد أدى لنشأة الآخر ، أو أنهما على الأقل قد اشتقا كلاهما . من مصدر مشترك ، وفي الواقع . فاننا نجد النظام الموسيقى الذي ينسج عن نسب أو علاقات النغمات في ائتلاف آلة العود على النحو الآتى :

- ٣٦ -

الترتيب أو النسق الدياتونى للأنغام  
فى الائتلاف النغمى لآلہ العود



واذ تعلو هذه السلسلة من النغمات بمقدار نمة ثلاثة ، فانهـا تختلف اختلافا طفيفـا ، او لا تكاد تختلف على الاطلاق ، عن السلم الموسيقى الذى تكون طبقـا للنظام الموسيقى عند جـي اـرـزو . حيثـ لا يتكون هذا السـلم الا من النغمـات الست الـديـاتـونـية التـالـية ، ذلكـ أنـ النـفـمـةـ سـى Si لمـ تـضـفـ إـلـىـ هـذـاـ السـلـمـ إـلـاـ بـعـدـ ماـ يـزـيدـ عـلـىـ سـتـمـائـةـ عـامـ بـعـدـ جـيـ اـرـزوـ ، عـىـ مـنـذـ ماـ يـقـلـ عـنـ مـائـىـ عـامـ ، عـلـىـ يـدـ موـسـيقـىـ يـدـعـىـ لـومـيرـ Lemaireـ .

السلم الموسيقى طبقـا لنـظـامـ جـيـ اـرـزوـ



وبـعـنىـ آخرـ حيثـ لاـ يـحـتمـلـ أـنـ يـكـونـ المـصـريـونـ الـمـعـدـونـ وـالـعـربـ قدـ تـلـقـواـ هـذـاـ النـظـامـ الموـسـيقـىـ عـنـ الـأـورـبـيـينـ ، وـحيـثـ يـرـجـعـ كـشـيراـ - عـلـىـ العـكـسـ مـنـ ذـلـكـ - أـنـ يـكـونـ الفـنـ الموـسـيقـىـ مـنـذـ سـقـوـطـ الـإـمـپـرـاطـورـيـةـ الـرـوـمـانـيـةـ قـدـ عـانـىـ - فـىـ أـورـباـ - مـنـ نـفـسـ الـقـدـرـ الـذـىـ قـاسـتـ مـنـهـ بـقـيـةـ الـفـنـونـ الـحـرـةـ وـالـعـلـومـ ، بـعـنىـ أـنـهـاـ قـدـ أـضـحـتـ أـمـورـاـ باـطـلـةـ ، مـنـسـيـةـ مـهـمـلـةـ ، فـىـ الـوقـتـ الـذـىـ كـانـتـ فـيـهـ هـذـهـ الـعـلـومـ وـالـفـنـونـ نـفـسـهـاـ تـزـدـهـرـ وـتـحـظـىـ باـكـبرـ قـدـرـ مـنـ الشـيـوعـ وـالـنجـاحـ عـلـىـ يـدـ الـعـربـ ، الـذـيـنـ يـبـدوـنـ دـوـمـاـ وـكـانـ عـلـومـ الـأـغـرـيـقـ وـفـنـونـهـمـ قـدـ وـجـدـتـ عـنـهـمـ الـمـلـاـذـ الـآـمـنـ ، فـقـدـ يـنـتـجـ عـنـ ذـلـكـ أـنـ هـؤـلـاءـ الـعـربـ ، حـينـ بـسـطـواـ فـتوـحـاتـهـمـ إـلـىـ أـورـباـ ، كـمـاـ كـانـواـ قـدـ فـعـلـواـ فـيـ الـشـرـقـ ،

وخصوصا حين سيطروا على جزء كبير من ايطاليا ، قد أمكنهم ان يشروا هناك مع ما يذروه من بذور المعارف الأخرى ، معلوماتهم عن الموسيقى<sup>(٢)</sup> ، وبالتالي فهناك محل للاعتقاد بأن هذا التشابه بين السلم الموسيقى عند العرب وعندنا ناتج من أن جي أرزو – الذى عاش فى وقت كان عرب المشرق قد سيطروا فيه على الجزء الأكبر من أوربا الشرقية والوسطى – قد تشرب معارفهم وأذاعها حتى تبنتها ايطاليا ، بدلا من مبادئ النظام القديم للموسيقى الاغريقية ، تلك التى كانت قد فقدت سلطونها وتخلص عنها حتى الكنائس برغم المحاوالت الدءوب التى كان يبذلها كل من سان امبرواز S. Grégoire وسان جريجوار S. Ambroise هنا ، على الأقل ، نستطيع أن نحدس – كما نظن ، وبقدر أكبر من المقولية – استقرار ذلك النظام المعيب الذى تتبعه اليوم فى الموسيقى ، ذلك أنه لو لم يكن النظام الموسيقى (الاغريقى) عندئذ قد بات نسيانا منسيا ، لما كان هناك ما يغيرينا قط على أن نتبني نظاما آخر ، مادام نظامنا الأول قد كان أكثر بساطة وأكبر وضوها وأفضل قياسا وأشد سهولة ، وفي الوقت نفسه أحسن اكتصالا من كل الأنظمة الموسيقية المتبقية اليوم سواء فى أوربا أو آسيا وأفريقيا ، حيث كان هذا النظام يتكون من سبع نغمات دياتونية هى : سى ، أوت ، رى ، مى ، فا ، سول ، لا ، دون نحريف من أى نوع ، وهى النغمات التى يستطيع أداؤها وانشادها بشكل طبيعى ، في حين أن سلمنا الحالى : أوت ، رى ، مى ، فا ، سول ، لا ، سى ، أوت ، فالنقطة سى تبدو لنا ، بل هي فى الواقع وعلى الدوام ، جافة ، وأداؤها عسير منفر ، مهما تكن العادة التى جعلتنا مرتبطين بهذا الترتيب العجيب والذى لا يتفق مع أية مسيرة هارمونية طبيعية .

ان كل هذه التغيرات والتحريفات فى الفن الموسيقى تعود – دون

جدال - الى المسابقات الخادفة لطليموس وافيديس ونيو الآزيدى ... الح ، من أولئك الذين فد عن لهم - حين أولوا جل هممهم الى ماده الانغام أكبر مما أولوها الى تأثيرها في الميلودي - أن يحللوا وبفسموا هذه النغمات الى مواصل . وعلى أن يفسموا وبفرعوها الفواصل المسنفه والمنبعثة منذ رمان لا نعبه الذاكره ، وذلك بقصد مصاغة اعدادها ، وهي يكونوا منها مواصل جديدة يمجها الميلودي الجميل ، العروضي والمعبر ، عند القدماء ، وبهذه الطريقة فقد فلبوا كل سى ، وعموا كل سى ، حتى بات النظام الموسيقى القديم على يديهم مجبولا لا سبيل الى التعرف عليه ، بل كذلك غير قابل للفهم والاسيعاب . كما حملوه فافدا بشكل كل لربطه العربي الحميما التي كانت تربطه بشكل وثيق بفن الخطابة وقواعد الشعر ، وبالتالي بقواعد الانشاد والبلاغة والالقاء الشعري ، وانهى الأمر بهم ألا يوافقوا وبعدهم التفاصيم فيما بينهم . من هذا السديم ، وهذه الفوضى ، ولا ننسى أن يخامرنا الشك في ذلك . جاء الى الوجود هذا النظام الحال للموسيقى العربية ، كما أن هذا النظام ، طبقا لكل الشواهد هو الذي اخذ منه جى أرزو النموذج الذي نبعه ويعذيه الآن .

ولقد حان الوقت ، الآن ، كى نمضي الى وصف وشرح آلة موسيقية أخرى ، وعلى هذا فلن نضيف بعد ذلك . بخصوص آلتتنا هذه ، سوى متال آخر ، كيما نعطي فكرة عن الجدول الموسيقى ، ويعين الملams ، والتعريف بالأسماء العربية بالتونات والنغمات التي يتكون منها ائتلافها التجمى . وهو ما لم نفعله في الأصلة السابقة ، حشيه أن تكون بذلك نشتت الانسياح عن الأمور التي كانت هذه الأصلة . نشكل موضوعها .

- ٣٩ -

الجدول الموسيقى(٣) للعود  
وتعيين الملمس الخاص به

|      | <i>Qab-en-Naouâ.</i><br>(2) A vide. | <i>Index.</i> | <i>Doigt du milieu.</i> | <i>Annulaire.</i> |
|------|-------------------------------------|---------------|-------------------------|-------------------|
| I.   |                                     |               |                         |                   |
|      | <i>O'chyrân.</i><br>A vide.         | <i>Index.</i> | <i>Doigt du milieu.</i> | <i>Annulaire.</i> |
| V.   |                                     |               |                         |                   |
|      | <i>E'râq.</i><br>A vide.            | <i>Index.</i> | <i>Doigt du milieu.</i> |                   |
| VII. |                                     |               |                         |                   |
|      | <i>Rast.</i><br>A vide.             | <i>Index.</i> | <i>Doigt du milieu.</i> |                   |
| II.  |                                     |               |                         |                   |
|      | <i>Doukâh.</i><br>A vide.           | <i>Index.</i> | <i>Doigt du milieu.</i> |                   |
| IV.  |                                     |               |                         |                   |
|      | <i>Sykâh.</i><br>A vide.            | <i>Index.</i> | <i>Doigt du milieu.</i> |                   |
| VI.  |                                     |               |                         |                   |
|      | <i>Naouâ.</i><br>A vide.            | <i>Index.</i> | <i>Doigt du milieu.</i> |                   |
| III. |                                     |               |                         |                   |

أما مدى أو مساحة النغمات التي يمكن الحصول عليها من هذه الآلة فهي نفسها مدى ومساحة نغمات الجيتار الألماني ، وان يكن التنوع في العود أكبر كثيرا ، حيث أنه لا تحدده فقط أربطه كما في آلات الملمس الأخرى (الموترية) ، من هذا النوع .

## الهوامش :

(١) كثير من هذه المقامات أو النغمات محرف وبالغ الضعف مثل المقامات من سى Si الى أوت ut ، ومن أوت X الى رى ré ، ومن مى mi الى فا X . وتوجد مقامات مشابهة على نحو قريب فى البيانو القينارى لدينا . وقد نستطيع تقدير هذه المقامات فى نسبة ٩ : ١٠ على غرار الفاصلة الذى نطلق عليها اسم مقام صغير ، وان لم تكن هذه النسبة دقيقة قط ، ولهذا السبب فقد آثرنا أن نحمل هذا التمييز بدلاً من أن تقوم به على نحو تنقصه الدقة ، اذ كان ينبغي علينا ، حتى نأتى بتقييم دقيق ، وحتى ندلل على هذه الدقة ، أن ندخل فى حسبابات قد لا تكون مناسبة هنا .

(٢) لا يجهل أحد أن الخلفاء العرب ، حين بسطوا فتوحاتهم فى العالم القديم ، قد نشروا فيه ، فى الوقت نفسه ، العلوم والفنون التى كانوا يشجعونها والتى هياوا لها سبل الازدهار ، فى كل مكان امتدت سلطوتهم إليه . وقد غدا ابن سينا ، الذى كان يعيش فى زمان جى أرزو ، وابن رشد ، الذى عاش فى القرن الثانى عشر ، خالدين بفعل المؤلفات الرايعة التى جادت بها قريحتهما ، والتى ترجمت كلها على وجه التقريب الى لغات أوروبا العلمية ، ولا بد ان كل امرىء يعرف كيف نال المبدأ الفلسفى ، والمضاد للدين لابن رشد تقدما هائلاً فى ايطاليا ، وأى نكال قد جلبه هذا المبدأ لصاحبه فى مملكة المغرب . وبمقدور من يجهلوه أن يرجعوا الى قاموس Bayle تحت الكلمة Averroës ، وبالاضافة الى ذلك يمكن الرجوع بخصوص ذلك العيب الجذرى للنظام الموسيقى الجديد ، الذى وضعه جى أرزو ، وكذلك عن روعة النظام الموسيقى القديم عند الاغريق فيما كتبناه فى بحوثنا حول التمائيل فى الموسيقى وفي الفنون التى كانت تتحدد من المحاكاة اللغوية موضوعاً لها ، الباب الثانى ، الفصلان : الأول والنانى .

(٣) فى اللغة العربية يسمى الجدول الموسيقى لآلة ما ، وكذلك سلم المقامات : طبقة .

(٤) تدل الأرقام الرومانية هنا على ترتيب النغمات ، والتوافق النغمى لآلية العود .

الفصل الثاني

عن الظبيون للبيهقي



### المبحث الأول

#### عن الطنبور بصفة عامة

يطلق عادة في الشفق اسم طنبور على صنف من الآلات الموسيقية له بعض شبه بالآلات الماندولين عندنا ، ان لم يكن فيما يتصل بالشكل على الدوام ، فعلى الأقل ، بالطريقة التي جهزت بها هذه الطنبابير<sup>(٢)</sup> وبالأسلوب الذي يعرف به عليها . وتصنع أوتار هذا الصنف من الآلات من المعدن ، كما هو الحال في أوتار الماندولين ، وكما هو حال هذه الآلة الأخيرة كذلك فإن آلات الطنبور ملامس ثابتة تتكون من ثقوب عديدة ، أحدثت في وتر صغير مصنوع من معن الحيوان ، وتتقارب هذه الثقوب إلى بعضها البعض بشدة حول العنق حتى لا يناتح لها أن تترافق ولا أن تنزلق ، ولا أن تخلي مكانها بأية كيفية . وأخيراً فإن هذه الآلات توضع على غرار الطريقة المتبعية في العزف على الماندولين ، ويتم ذلك عن طريق ريشة عزف صنعت من قطعة خشب ملساء ، أو جاءت من الجزء الجاف من ريشة النسر .

على أن ما يميز الطنبور بصفة خاصة عن الآلات الموسيقية الأخرى هو

ما يلي :

أولاً : أن العنق والبنجاك لا يشكلان سوى ساق واحدة عمودية .

ثانياً : أن البنجاك مصمم بدلاً من أن يكون أجوف ، مسطح عند المقدمة مستدير عند المؤخرة .

ثالثاً : إن المعصافير شكل مطارق ذات رأسين ، مستديرة عند طرفى رأسيها .

- ٤٤ -

رابعاً : أن نصف عدد هذه العصافير قد وضع في المقدمة ، أما النصف الآخر فموجود على الجانب الأيمن ، في حين لا توجد عصافير قط لا على الجانب الأيسر ، ولا أسفل الطنبور .

خامساً : أنه ليس لهذه العصافير قط ثقب عند الذيل تمر من خلالها الأوتار وتمسك بها .

سادساً : أن الأوتار تربط خارج البنجاك ، ولا تبتدئ عند الذيل ، وإنما تربط فوق رأس العصافير مع تميرها بالتبادل على هذا الطرف وذاك من طرف الرأس المزدوجة مكونة شكل صليب سان أندريه \* ، ثم تلف حول الذيل حيث ينهيها الصانع على هذا النحو عند اعدادها .

وعلى هذا ، يكون المعجميون والرجال قد خلطوا على سبيل الخطأ بين الطنبور والعود والكتبتارة والجيناير والقينارة ... الخ ، لأنهم لم ينحصروا بالقدر الكافي من الانتباه الآلات الموسيقية الشرقية ، ذلك أن هذه الآلات الأخيرة ، في الشرق ، مزودة بأوتار لم تصنع من المعدن وإنما من معن الحيوان ، كما أنها غير مزودة بملامس ثابتة ، وباختصار لأن ليس بها شيء يسترعي الانتباه من تلك الأشياء التي تميز الطنبور ، بل إن البعض على غير أساس كاف ، قد ظنوا هذا الطنبور من نوع الطنابير نفسها التي لدينا ، وقد نضيف بأن هذه الأنواع من الطنابير لا ترى في مصر إلا بين أيدي الأتراك واليهود والأروام ، وفي بعض الأحيان في أيدي الأرمن ، لكنها لا ترى قط في أيدي المصريين .

وإذ يمكن تطبيق كل هذه الملاحظات على كل الآلات الموسيقية من هذا النوع ، فلن يستوجب الأمر هنا ، فيما بعد ، أن نتصدى بالشرح إلا للأمور الخاصة بأى آلة منها أو المقصورة عليها ، وكما أنها جمیعاً - فضلاً عن ذلك ، تلتقط في نقاط أخرى كثيرة ، فأننا لن نكرر عند وصف هذه الآلات ما تكون قد شرحناه مسبقاً ، عند حديثنا عن غيرها من الآلات .

### الهوامش :

(١) لا ينبغي لنا أن نختلط قط بين هذه الكلمة طببور ، وبين كلمه Tambour في لغتنا الفرنسية ، واننا لنجهل على أي أساس استند كاستنل Castelle حين أعطى للكلمة العربية طببور المعنى نفسه الذي للكلمة الفرنسية المشار اليها ، وحين يكتبها هجائياً طببور Tombour وليس طببور . باعتبار ذلك اسماً للآلات الموسيقية التي تشير إليها تحت اسم طببور . لكن الأمر المؤكّد للغاية لدينا هو أن هجاء كاستنل لا يتفق قط مع النطق الشائع في مصر ، بل حتى في فارس . ولقد كان كاستنل يدرك ذلك جيداً ، دون شك ، ما دمنا نقرأ في قاموسه ذي اللغات السبع ، عند الجذر طبب ، برقم ١٨ الكلمة طببور ، ثم برقم ١٩ طببور وطنبار والجمع طنابير ، مما يعني ، كما يقول ، « ان طنبار والجمع طنابير هي نفس الشيء » بخصوص الكلمة طببور في فارس » ، وبعد ذلك ، في أسفل الصفحة ، وفي الموضع الذي يقدم فيه شرحاً لهذه الكلمة نقرأ نصاً لاتينياً مؤداه أن الكيتاراة التي تقابل في العبرية كينور أو كنور ، الواردة في الآية ٢٧ من الاصحاح ٣١ من سفر التكويرين هي آلة موسيقية ذات عنق طويل ، وبطعن مستدير ، وأوتار معدنية وتوقع بريشة العزف ( الآلات الوترية ) : آلة موسيقية وهي نوع من الآلات وحيدة الوتر . وقد زودت بأوتار ثلاثة ) وفي كل هذا نجد أشياء تبدو لنا ناقصة الدقة / وأخرى تتفق بطريقـة مدهشة مع ما علمناه ، فنحن لم نعرف قط آلات من هذا النوع يشار إليها باسم طببور ، وكلها مصحوبة بصفة تميزها ، كلام منها ، عن الأخرى ، وهي تختلف فيما بينها في شكل الجسم الرنان وفى عدد وخامات الأوتار ، وفي الاختلاف التفصي لهذه الأوتار . وهكذا فإن التعريف بواحد من الطنابير المختلفة لا ينطبق بالضرورة على الطنابير الأخرى .

ولهذا السبب فليس هناك من صحيح سوى التعريف الأول لكاستنل ، أما التعريف الثاني فمفرط في خصوصيته .

(٢) قد يلزم أن يكون الجمع طنابير . ولكننا خشينا ، اذا ما كتبنا الكلمة على هذا النحو أن يظن أولئك الذين نعد اللغة العربية غريبة عليهم أنها نبعى أن نتحدث هنا عن آلة موسيقية أخرى ، وقد حدا هنا السبب ذاته أن نسلك هذا المسار نفسه فيما يتعلق بكلمات كثرة أخرى .

[ في الأصل الفرنسي استخدم المؤلف كلمة طببور Tambour في المفرد ، أما في الجمع فقد كتبت Tambours باضافة علامة الجمع s الى المفرد متقادياً كلمة طنابير Tanabyr . ومن هنا كانت ضرورة هذا الهامنش في الفرنسية . (المترجم) . ]

## المبحث الثاني

عن الطنبور الكبير التركي ، عن اجزائه ، عن اشكالها  
وأطوالها ونسب هذه الأجزاء بعضها إلى بعض ، عن  
وقائمهما ، وعن الاختلاف التفصي لهذه الآلة الموسيقية

الطنبور الكبير التركي ، آلة موسيقية مرتفة ، يبلغ ارتفاعها  
متراً و٣٤٠ مم ، أما ارتفاع العنق والبنجاك وحدهما فيبلغ المتر و١٥ مم :  
في حين يشكل صندوق الآلة وفرسها الجزء الباقي والذي يبلغ بالتسال  
٣٢٥ مم<sup>(١)</sup> .

وي يمكن أن ينظر إلى صندوق الآلة من وجهين مختلفين : الأول وهو  
الجانب المقرب ، ويتجاوز نصف كرة ، وهو الوجه اللاحق أو الظهر ، ويسمونه  
بالعربية ( العامية المصرية ) ضهر<sup>(٢)</sup> أما الثاني فمسطح ، وهو الوجه الأول  
أو الأمامي ، ويسمونه في العربية وجه<sup>(٣)</sup> .

أما القصبة<sup>(٤)</sup> ، أو الجزء المقوس ، والذي يتجاوز شكله شكل نصف كرة  
في الطنبور التركي ، فمصنوعة من خشب بالغ الجمال ، ضارب إلى الصهبـة ،  
مـصقول ومـعرق ، وعروقه الكثرة العدد ، والموزعة بشكل بالغ الرقة ذات  
لون أسمـر يـضرـبـ إلى القـتـامـهـ وـتـبـدوـ وـكـانـهـ مـحـرـوـقـةـ .ـ وـيـتـكـونـ هـذـاـ جـزـءـ  
مـبـدـئـيـاـ مـنـ تـسـعـةـ أـضـلاـعـ كـبـيرـةـ<sup>(٥)</sup> وـتـبـدـأـ مـنـ تـحـتـ ،ـ عـنـدـ مـوـضـعـ التـحـامـ العـنـقـ  
بـجـسـمـ الطـنـبـورـ ،ـ وـتـسـتـطـيلـ حـتـىـ تـبـلـغـ الـطـرـفـ الـمـقـابـلـ تـمـاماـ مـنـ الصـنـدـوـقـ فـيـ  
شـكـلـ  $\Omega$ ـ ثـمـ تـجـمـعـ مـتـمـرـكـزةـ فـيـ نـقـطـةـ وـحـيـدةـ ،ـ تـخـتـفـىـ بـقـعـلـ قـمـةـ ذـيـلـ  
الـفـرـسـ Tـ<sup>(٦)</sup>ـ .ـ وـهـكـذـاـ يـشـمـلـ طـولـهـاـ كـلـ اـمـتدـادـ تـقـوسـ الصـنـدـوـقـ فـيـ

ارتفاعه بدءاً من A حتى ٥٤ ، ويبلغ عرض كل واحد من هذه الأضلاع ٥٤ مم عند قمة المنحنى الذي يشكله، ثم يضيق أكثر فأكثر كلما اتجه نحو الطرفين الأعلى والأدنى ، يعقب الأضلاع التسعة السابقة مباشرة ، وبالقرب من مشدة التناغم ، ضلعان آخران يوجد كل واحد منهما على جانب من الجانبين ، وهما مصنوعان من الحشيش نفسه الذي صنعت منه الأضلاع التسعة الأولى ، وإن كانوا على عكس هذه ، فهما أقل عرضاً عند قمة انحنائهما ثم يضييان متسعين بالتدريج حتى يصلاً إلى مستوى المشدة ، ويبلغ أقصى عرض لهذين الضلعين نحو ٤١ مم في حين يصل أدناه ، في أضيق جزء منهما ، نحو ٢٧ مم ، وهما ، على غرار الأضلاع التسعة الأولى ، يبدأان من تحت نقطة التحام العنق ويستطيعان ممتداً نحو الجزء من الفرس الأكبر اتساعاً ، تلك الفرس التي تنسبط أسفل الصندوق حيث ينتهي الضلعين متلاشيين .

والجانب الأمامي المسمى وجه ، والذى نطلق عليه نحن اسم مشدة التناغم كامل الاستدارة في الجزء العلوي من الصندوق . ويبلغ قطره نحو ٣١٨ مم . وهو مصمت ولبيست به شمسات ومحدب بعض الشيء مما يفسح مجالاً للظن بأنه يتكون داخلياً عند المركز على دعامة صغيرة نسميها نحن الروح وهي التي تعطيه هذا النحذب . ويكون هنا الوجه من أربعة أواخر من خشب الصنوبر تغطي امتداده كله ارتفاعاً ، ولا تتجاوز جميعها في أقصى عرض لها - ما يزيد على ٢٥٣ مم ، أما بقية الوجه فيشغله من كلا الجانبين ، قطعة صغيرة من خشب الأكاجة . وتزدان كل قطعة منها ، في الجزء الأطول منها ، أي في ذلك الجزء الأكثر بعده عن المحيط ، بشريطتين طوليين من الصدف المطل باللؤلؤ . عرض كل منها ٦ مم بارتفاع يصل إلى ١٨٠ مم ، وينتهي لوح الصنوبر الموجودان في الوسط بذيل يمتد نحو أسفل العنق فوق الجزء

A وتحتى مسافة ٨٦ مم ، وتوجد فى هذا الجزء حلية من الصدف ملبيسة

- ٤٨ -

في سبك المشبب ، فوق طلاء من الشمع الأسپاني ، نمني به كذلك المواصل الفارغة لهذه الحلية ، وعند الطرف المقابل من هذا الوجه (مشددة التناجم) ، فوق العرس مباشرة ، توجد كذلك حلية أخرى على هيئه نصف مخروط نافض مفروم عند قطره الصغير ، وينتهي قمة منعنه بزاوية ، وهو مصنوع من قطعة واحدة من الصدف يبلغ عرضها ٤٣ مم ، نخترقها ثمانية ثقوب متعددة الزوايا ، يسدّها جميعاً – كذلك – شمع أسپاني مصهور .

وفي أسفل الحلية السابقة ، عند التحام المشددة بالأصلاب الأخيرة من الجزء نصف الكروي ، تلتصق حامله الأوتار أو المشط المسماة بالعربية . كرسي ، ويكون هذا الكرسي من قطعين : أحدهما بقمة مدبة سميتاً نحن بذيل الكرسي ، ونصنع هذه من خشب الاكاجه المدهون بالأسود ، والنبي يبلغ اتساعها عند قاعدتها ٦٣ مم ، أما الأخرى فتشكل عند قاعدة الآلة الموسيعية ، في شكل دوّنوس مكسوا بعلف صغير من خشب الابنوس ثقبت في سبکه أربعة أرواح من القوب لمر بها الأوتار ويربط فيها ، أما الجزء الباقى من هذه القطعة فمسطح متآكل الحواف ، ويمتد إلى أعلى الجزء نصف الكروي من الصندوق ، وينتهي في شكل مدبب ، تماماً فوق الموضع الذى أفضت إليه من قتل الأصلاب التسعة الكبيره . ولعل هذا الجزء من المشط أو الكرسي يقوم بدعم الأصلاب وفي الاباء على نماذجها ملنحة بعضها بعضها الآخر ، أما الجزء النابي من الكرسي فيكسوه نصل صغر من رقاقة خشب ثقبت بالمثل بنفس العدد من القوب التي نمرر من خلالها الأوتار ، وبدها من الكرسي وحن قاعدة العنق . لصق شريط من الغاب أو النوص ، على كل جانب من حانبي مشددة التناجم ، وبكل طول التحامه بالأصلاب ، مما يؤكّد هذا التحام ويدعمه . كما أنه يحول دون أن يتفرّط عقد هذه المشددة أو أن يتزحزح عن موضعه<sup>(٧)</sup> .

اما العنق M (٨) فمسطح من أعلى ، أى من ناحية الاونار ، ومستدير من أسفل . ويبلغ عرضه ٤١ مم بالعرب من الكرسي و ٢٥ مم عند الأنف . وتوحد مرافق أو حزوز صغيرة بكل طول العنق ، وفي جزء كبير من البنجاك على الجانب الأيمن . وعلى بعد ١١ مم من الجزء المسطح . وهو سى تلاحظه كذلك في كل الأنواع الأخرى من الطنابير . وبكون العنق أساسا من ثلاط قطع ، أولاهما B وهي من خشب الزان . وتشكل هذه القاعدة التي ينبغي لها أن تتوجل في جسم الآلة . ويعلو الجزء المرئي منها بمقدار ٩٠ مم . وفوف السطح الأمامي لهذه القاعدة يلتصق ديلا لوحى الصنوبر الخاصين بوسط الوجه (مشددة الناغم) . وفوف هذين الدليلين تثبت الحلية الصدفية التي أشرنا إليها من قبل . تلك التي توضع الحد الذي ينبغي ان يتوقف عنده ارتفاع قاعدة العنق هذه . أما القطعة الثانية فتشمل كل الجزء الداخلي من العنق الصبيق بالبنجاك كله C . وهذا الجزء كله مصنوع من قطعة واحدة من خشب سانت لوسي ، مدخلة بالقاعدة B . ويبلغ ارتفاعها ٩١٧ مم أما الجانب المسطح منها فمفرغ على عمق ٩ مم بكل طول العنق الممد بين S و B . ويمثل هذا الفراغ بالقطعة الثالثة المصنوعة بالسل من خشب سانت لوسي ، وهذه القطعة (الثالثة) مسطحة ليس لها من طول الا امتداد الجزء المفرغ الذي أشرنا إليه لنونا ، وهي تملا كل عمق الفراغ حتى مسنوى سمك البنجاك وسطح القاعدة B . ويوجد فيما بين القطعتين الثالثة والثانية ، ومن الجانبيين ، شريط صغير من خشب الصوبر ، ولعل هذه الرقعة نفسها تشغل كل عرض العنق في المساحة التي تكسوها القطعة الثالثة . وهو أمر لا نستطيع التأكيد منه الا اذا فكرنا بهذه القطعة ، وهو ما لم نجد من الضروري أن نفعله .

وفي كل الفراغ الواقع بين الأنف ومشددة الناغم تنقسم العنق كليا

الى خانات سمي بالعربيه : مواضع الدساتين<sup>(٩)</sup> . و تتكون هذه الخانات من شرائط مكونة من خمسة أطواق او لفات من وبر رفيع مأخوذ من معن الحيوان بعلو كل منها الاخرى على نحو يكاد يكون تصيفا . حول العنق . ويبلغ عدد هذه الشرائط ستة وثلاثين شريطا . وبالاضافة الى ذلك توجد خانه اخرى عباره عن قطعه صغيرة من الجزء الصلب والمرقق من ريشه نسر ، الصقت فوق مشددة التسامح على مسافة ٢٩ مم من الشريط الاخير المأخوذ من وبر من معن الحيوان . مما يجعل المجموع سبعة وثلاثين ملمسا .

وهناك قطعه صغيرة من حسب الاكاجة تكون الأنف وهذه توجد لصيقه بالقطمه الثالثة من عنق البنجاك . وفوق هذه الأنف توجد أربعة أزواج من ثقوب ضئيله العميق مهمتها استقبال الأوتار .

وقد سبق أن استعرضينا الانبهاء الى أن البنجاك وهو ما نسميه نحن Cheviller ليس سوى امتداد للقطمة المستديرة أسفل العنق . أما اذا ما نظرنا الى البنجاك في حد ذاته وبعيدها عن بقية الاجزاء فسنجد أن ارتفاعه يبلغ ٢٠٧ .م بما في ذلك الطرف العاجي الذي يشكل نهايه له والذى يوجد أسفله . وعلى بعد خمسة مليمترات أخرى يوجد دائرة صغيرة صبعت هي الأخرى من العاج ملتحمة بالخشب . وعلى امتداد يبلغ ٢٩ مم ينتهي بالأنف تجد فوق البنجاك ثمانية حزات طولية مهمتها استقبال الأوتار وتسهيل مرورها من تحت حلقة نسميتها مشددة الأوتار تتكون من ثلاث عشرة لفة من وبر رفيع للغاية من النحاس الأصفر . ووظيفه هذه الحلقة شد الأوتار فوق البنجاك أو بالأحرى الابفاء عليها فى المزاب الصغيرة التي تدخلها بذاتها وخفضها حتى تحمل بهذه الطريقة فوق الأنف . ولو لا ذلك لظلت الأوتار - حيث هي قد ربطة خلف البنجاك — بعيدة للغاية عن العنق ، ولا كان بمقدورها أن تحمل فوق الأنف ، وهو ما كان سيجعل من العرف عليها أمرا بالغ الصعوبة .

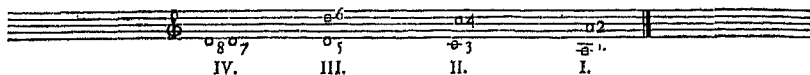
أما الأوتاد أو العصافير<sup>(١٠)</sup> فيبلغ عددها ثمانية ، وهي مصنوعة من حسب الأكاجة ، وهي ما نطلق عليه نحن اسم Chevilles ، وقد بينما شكلها في بداية هذا الفصل ، كما بينما المكان الذي تشغله . وبذلك لم يبق لدينا ما نضيفه حول هذه النقطة .

أما ريشة العرف لهذه الآلة الموسيقية فهي رقاقة من الخشب الاملس وتسمي زخمة<sup>(١١)</sup> ، وهي رقيقة للغاية ويبلغ طولها عادة ٩٥ مم أما عرضها فيصل إلى ١١ مم . وأما الطرف الذي توقع به الأوتار فدائري عند سطحه بطريقة لا يستطيع معها الاحساس ببروز زواياها .

ومن جهة أخرى فإن الاختلاف النغمي للطنبور الكبير التركى لا يستتملا إلا على أربع نغمات مختلفة . بل حتى على ثلاث ، ذلك أننا لاننظر إلى النغمات المتساوية ( أي التي في التساوى ) والتي توجد في أوكتاف ( وحدة ثمانية ) النغمات الأولى باعتبارها أنغاما مختلفة . وفي هذه الآلة ، كما في العود ، تشغله النغمة الأكثر انخفاضا أو غلاظة نفس الموضع الذي تشغله الأوتار التي تصدر عنها النغمات الأكثر جهارة أو رقة ( الزير ) في آلاتنا الموسيقية ، أما النغمة الأشد حدة فتاتى بعد ذلك على درجات متضاعفة من الناحية التي نضع فيها الطنانة ( اللحن الرتيب ) . وفي الموضع الذى كان ينبغي أن يشغلة الطنان توجد نغمة مزدوجة من الشمانية الغليظة ( الحفيضة ) التي للنغمة الحادة التي تسبقها . وعن طريق ترتيب النغمات في هذا الاختلاف النغمي ، تجد النغمة الثانية في التلاثية الصغيرة فوق الأولى وتكون الباللة في طبقة أعلى من الثانية ، كما توجد الرابعة في تساوق مع الشمانية الحفيضة التي للثالثة .

- ٥٢ -

## مثال



وحيث ان لكل واحدة من النغمات الثلاث المختلفة ، في هذا الاختلاف النغمى ، نغمة أخرى مترافقه ( او مدونه ) مع الاوكناف ( النغمة السمانية ) وحيث يستطيع كل وتر عن طريق الـ ٣٧ ملمسا النابية في الآلة أن ينتج ٣٨ نغمة ، بما في ذلك النغمة التي على الحال à vide فإنه تنتج عن ذلك ست مجموعات أو ستة سلاسل يتكون كل منها من ٣٨ نغمة . ومع ذلك فحيث ان هذه السلاسل من النغمات لا تعدد أن تكون سوى فواصيل كروماتيكية أو تجانسية(١٢) ، فإن هذه السلاسل تنحصر في مدى ست عشرته ( ١٦ / ١ ) أو ثمانين ومقام .

مثال للسلالس ست التي تنتجه الأوتار السمانية في الطنبور الكبير التركي . أو مدى أو مساحة النغمات التي يمكن الحصول عليها من كل وتر باتباع ملامس هذه الآلة الموسيقية والفاصلات التي تعزل هذه النغمات كلها منها عن الأخرى .

4.<sup>e</sup> corde double.  
A vidi.

3.<sup>e</sup> corde double.  
8.<sup>e</sup>.

2.<sup>e</sup> corde double.  
8.<sup>e</sup>.

A vidi.

4.<sup>e</sup> corde double.  
8.<sup>e</sup>.

A vidi.

1.<sup>e</sup> corde double.  
8.<sup>e</sup>.

3.<sup>e</sup> corde double.  
8.<sup>e</sup>.

2.<sup>e</sup> corde double.  
8.<sup>e</sup>.

1.<sup>e</sup> corde double.  
8.<sup>e</sup>.

وكل شيء هنا يكاد يحملنا على أن نجزم أننا هنا ازاء شكل جديد من المجاديس ، ونأسف لأنه ليس بمقدورنا أن نعرض الآن كل البراهين التي تؤيّسنا عليها هذا الرأى – أما أسفنا هنا فسببه أن مثل هذا الرأى يستحق أن ندلل عليه على قدر ما يبيدو لنا أن كثريين من المؤلفين ، سواء بين القدماء أو بين المحدثين . لليست لديهم فكرة دقيقة عما كان يطلق عليه ، في الأزمنة القديمة ، لفظ مجاديس Magadis ، بل على العكس من ذلك . فان الشرح الحاطنة التي قدمها عنها هؤلاء المؤرخون قد أبعدتنا عن الحقيقة بأكتر مما تساعدنا على أن نستشففها .

ولقد ظنت الغالبية – وقد خدعتها التفسيرات الغامضة التي قدمت . عن الكلمة مجاديس Magadis عن طريق الشعراء الاغريق أن هذه الكلمة هي

اسم علم لآلہ موسیقیہ ، فذکروا (١٣)۔ مستندین الی حدسهم - شهادۃالکمان  
الذی یقول « دع هناك المجادیس » ، وشهادۃ سوفوکلیس الذی یذکر كذلك  
فی مسرحیته نامیراس آن البقیس Pectis والقیثارۃ والمجادیس والآلات  
الموسیقیة التي توقع ( بالريشة ) عند الاغريق هي تلك الآلات التي يعد  
میلودیها الأعذب وقعا ونھما ، وكذلك شهادۃ أناکریون ، الذی یسوق دلیلا  
علی ذلك الأبيات التي یقول فيها هذا الشاعر : « أى لوکاسپی ، اننى أنشد  
علی المجادیس ذات العشرين وتراء ۰۰۰ الخ ، . وقد ظن آخرون أن المجادیس  
قد كانت هي نفسها البقیس ، اذ یذكر مینابخیموس فی كتابه « عن  
الفنانین » ، أن سافو التي عاشت قبل أناکریون قد اخترت في وقت معا کلا  
من البقیس والمجادیس ، ولأن أریستوکسینوس یذكر أن القوم كانوا  
ینشدون بمحاجۃ البقیس والمجادیس بدون أن يستخدموا ریشة العزف ،  
کما ظن فریق ثالث أن هذه الآلة هي نفسها البسالتریون (السینطیر القديم)  
مؤسسین مقولتهم هذه علی نص وجدوه فی رد أبواللو دروس علی رسالۃ  
أریستوکلیس یقول فيه : « ان ما نسمیه الآن بسالتریون ليس سوى  
مجادیس » ، وقد یكون هناك محل للاعتقاد – استنادا الى أسباب موثوق  
بهـ – ان المجادیس هي نوع من القیثارات ما دام أرتیمون فی بحثه عن دراسة  
ومحاولة فهم الأسرار الباحیة ، الكتاب الأول ، قد کتب يقول ان تیمونیوس  
من میلیتیوس\* ، حين زاد من عدد أوتار القیثاراة حتى یصنع المجادیس قد  
أنھی علیه باللوم من قبل أهل لاکیدیمونیا ، وأن هؤلاء قد اوشکوا أن یقطعوا  
الأوتار التي أضافها الى هذه الآلة ، لولا أن قام أحد الأشخاص ، في اللحظة  
نفسها التي أوشکوا فيها أن یفعلوا ذلك ، باظهار رسم لأبوللون وهو ممسك  
فی يده بقیثارۃ مزودة بالعدد نفسه من الأوتار .

---

\* بلد فی آسیا الصغری .

ويزعم فريق رابع أن المجاديس هي نوع من آلة الناي لأن الشاعر أیون من خيوس عند حديثه عن الناي الليدي **مجاديس** يقول : « ان الناي الليدي مجاديس يسبق الصوت » بل ان أريستاخوس ، الذي يصفه بانيتيوس الرودى ( من رودس ) بأنه نبى مقدس ، اذ كان ينبعق معانى وأحساسات الشعراء ، يقول هو نفسه عند تفسيره لهذا البيت من الشعر ان المجاديس كانت نوعا من الناي ، وان يكن هذا الرأى :

- ١ - مصاددا لرأى أريستتو كسينيوس فى مؤلفاته عن أصحاب الناي ، وفي كتبه التى ألفها عن أصناف الناي والآلات الموسيقية الأخرى .
- ٢ - مناقضا لرأى أرخسترانى الذى وضع كذلك كتابين عن أهل الناي .
- ٣ - ضد رأى فلليس الذى وضع بالمثل كتابين عن أهل الناي .
- ٤ - وفي النهاية ضد رأى يوفوريون الذى يخبرنا فى بحثه عن القلم أن المجاديس هي آلة وترية قديمة ولم يحدث - في رأيه - الا فى زمن متاخر للغاية أن تغير شكلها واسمها مع اطلاق اسم السامببيقة Sambyce عليها .

ولا جدال فى أن ليس هناك ما هو أكثر غموضا ، كما ينراى لنا لأول وهلة ، من نزاع الآراء هذا ، ولو لم نكن لدينا مصادر أخرى نعيينا على تبديد الحيرة التى يتركنا فيها هؤلاء المؤلفون ، لأنحصرنا داخل افراضات متخبطة أو لوجب علينا أن نلزم الصمت ، كما ظل غربنا يفعل حتى اليوم . لكن شكوكنا تتلاشى ، وتتضح الحقيقة بكل جلائها حين نقابل ونقارب بين هذه الشهادات وشهادات آخرين ، عبروا عن أنفسهم بشكل أكثر موضوعية من سابقיהם (١٤) .

فالكاتب النرجيدي ديوجين فى مسرحيته Sémelée لم يخلط فقط يهيا ، بين المحاديس والبعيس حين يقول «ان سيدة ليديات وباقريات \* عندما كن يخرجن من مساكينهن من جبل نموى ، حيث يفطن قريبا من المهر الذى يصب عند سفح هذا الجبل ، كن يذهبن الى عابه معصمة ليحنعن بديانا على أنغام البقتيس والفيارة ثلاثة الزوايا الى كن يعرفن عليها ، فيما وراء العنق (أى عنق الآلهة الموسيبة) مع حعلين المحاديس بطن » .

كذلك بخبرنا للليس Phyllis من ديلوس في مؤلده عن الموسيقى أن المحاديس تختلف عن البفيس ، ذلك أنه بعد أن يقوم بالحصر الآتى .  
 الفينيفية ، المقتيديس ، المجاديس ، الساميقه ، الايامدة ، الكلبيان ،  
 السنداسيه ، القينارة تساعية الاوبار – يضيف قائلا : ان الالات الموسيقية التي لم تكن تنشد عليها سوى قصائد الهجاء ( الايامب ) كانت نسمى الايامبية ، وأن تلك الى لم تكن تدخل قصائد الهجاء فى محالها فط والذى أصاب التحرير ورثها اليفاعى كانت سمي كلبسيان ، أما ما كان يسمى مجاديس فهي تلك الالات الى يكون تالعها النغمى من نعمه تمانبه عند تكرار طرب أو ميلودى المنشدين أو المغين .

ويذكر ترييون \*\*\* في كتابه النسبات أو الطوائف أن ما يطلق عليه اسم مجاديس هو عملية احداث أو اسماع نغمتين في الوقف الواحد . أو لاما حادة أو جهرة والانية غليظة أو خفيفة . وفي هذا المعنى أيضا يقول ألكساندريلوسى في مؤلفه المقاتل المسلح . « سأسمعكم النغمه الكبرة والنغمة الصغيرة من المجاديس » وهو ما ينبغي أن نفهمه على أنه التفتان الجهرة والخفيفة .

\* من أهل باكتريا فى آسيا الصغرى .

\*\*\* نحوى رومانى قديم .

اما بندار في مؤلفه حاشية من اجل هيرون<sup>\*</sup> فيذكر أن القوم قد أطلقوا اسم المجاديس على غنا، المجاوبة الصوتية ، لأن هذا الغنا، يتبع سماع نغمتين متقبابتين يشبهان نغمتي أصوات الرجال وأصوات الأطفال ، أى على النغمات المضادة أو المقابلة .

كذلك فان فرينكوس فى فبنيقاته ، كان يسمى الأغانيات من هذا النوع بالأغاني المشكلة من نغمات ضد صوتية ، أى نغمات مضادة أو مقابلة .

ومن جهة اخرى يقول سوفوكليس فى مؤلفه عن أهالى ميسيا <sup>بهر</sup> ان غالبية المليدين كانوا يترنمون بأغانيات تتكون من نغمات مجاوبة أو مقابلة ، يؤدونها على آلة البتتبس ، ثلاثة الزوايا .

وفي النهاية فان ارسسطو يقول فى مسائله ، القسم السادس عشر ، السؤال الثامن عشر : لماذا لا يستخدمون فى الغناء سوى تاليف النغمة التمانية وحده ؟ والجواب أنهم هنا « يمجدسون » وأنهم لم يستخدموها - حتى الآن - تناغما مخالفها . ولن نمضى هنا لأبعد من هذا بنى تتبع الروابط المهمة للنهاية ، والذى يقدمها ارسسطو جوابا على هذا السؤال ، لكن الشئ ، الذى انهينا من تقديميه يكفى كى يتتطابق مع شهادة المؤلفين <sup>دخرين ريو</sup> كدهما ، وبالنسبة لنا .. يحيى ما كان قد بدا غامضا بالضرورة الى بالغ الوضوح .

وحيث لم تكن المجاديس شيئا آخر سوى غنا، يؤدي فى النغمة التمانية (الأوكتاف ) ، سواء كان ذلك مصاحبا للصوت البشري أو لآلة موسيقية ، فإنه لأكثر من محتمل أن بشار كذلك ، تحت اسم مجاديس ، الى كل نوع من الآلات المتواقة ، بطريقة تقدم ، فى الوقت نفسه ، نغمة خفبضة (غليظة)

\* حاكم صقلية فى العصر البيلينستى .

\* فى آسيا الصغرى .

، اخرى جهيدة ( حاده ) . كذلك سوف يسمى بهذا الاسم كل الآلات الوترية . ذات الأوتار المزدوجة الموزبه في النغمة السماية ( الاوكتاف ) ، فيما يتصل بعلاقه أحد الوررين بالآخر ، وذلك بقصد تمييزها عن الآلات التي لم تزود الا بأوتار بسيطة ( غير مزدوجة ) لا تصدر عنها بالتألي سوى نغمات بسيطة ، اذ يظل هذا النوع من الآلات على الدوام يحيط باسمانه الاصلية . وقد حدث الشئى . نفسه بخصوص الثنائيات المزدوجة التي يؤدي واحدة من قصبيتها نغمة حفصة ، في حين يؤدي العصب الثاني النغمة الجهيدة . وعلى هذا النحو - بلا جدال - ثان العلاو ( الثنائى ) المجاديس التي يحددونا عنه الشاعر ايون من خيوس ، وعلى هذا فعد كانت الكلمة مجاديس يطلق أحياها على الصيارة . وأحياناً أخرى على البقيس ، وأحياناً ثالثة على الباربيتون ، ورابعة على البسالريون . وخامسة على الثنائى . طبقاً لما ان كانت هذه الآلات قد أحدثت بطريرقة يجعلها برد ، في وقت معاً . التعميم المختلفتين والمتقابلتين ، على شاكلة التعميمين اللذين تكونان التاليف النغمى للسماية ( الاوكتاف ) .

فإذا كان الأمر كذلك ، فلابد اذن لمرأة النصوص الأولى التي ذكرناها في البداية . والتي كان الفصد منها أن نفهم الدليل على أن المجاديس كانت آلة خاصة . تختلف عن الآخريات . أو شبهه بهذه أو تلك من هذه الآلات . ولسفى نرى بوضوح أن هذا الرأى لم ينهض الا فوق ذلك الفموضع الذى استخدمت به الكلمة مجاديس عن طريق بعض المؤلفين . وهو غموض ينقشع . كما لا بد لينا أن نحدس ، ما أن نأخذ فى تفحصه عن قرب .

ولعل الأمر كان يعنى هنا أن ندخل فى جدل أطول حتى نبرهن بشكل أكثراً إيجابية على أن الطببور الكبير التركى . هو فى الواقع أيضاً . من نوع تلك الآلات التي كان يطلق عليها اسم مجاديس فى العصور بالغة القدم . وللهذا السبب . فاعمل الأمر كان يطلب منا أن نتبين ما كان عليه ،

في كل العصور . استخدام الآلات المجاديس . وأن نتأكد مما إذا لم يكن هذا الاستعمال قد ناله التغيير فقط وأن نرجع إلى أصل هذا الاستعمال . وننتبه النظورات التي ألمت به عنده الشعوب المختلفة . وأن نحاول اكتشاف الأشكال المتباعدة التي اتخذها عندهم . وأن نبحث في الفترة الزمنية التي أمكنه فيها أن ينفذ إلى مصر .. الخ ، لكن ذلك كان سيذهب بنا - فيما هو مرجع - إلى بعيد ، كما كان من شأنه أن يدفعنا مرغمين إلى التروج عن موضوعنا ، وفي النهاية ، فلا يهمنا في كثير . في هذه اللحظة ، أن نعرف ما إن كان اسم المجاديس يشتق أو لا يشتق من اسم مبتكره ماجادوس ، وما إن كان هذا الرجل ينتسب أو لا ينتسب إلى تراثيا ، وما إن كان ابيجعون أو شخصا آخر هو الذي عاد مرة أخرى لاستخدام المجاديس القديم ، وما إن كانت المجاديس الأولى هي من نوع القيثارات المثلثة أو هي صنف من أصناف آلات البكتيسيس<sup>(١٥)</sup> أو هي نوع من الناي ، لكن الشيء الذي لم نكن لنستطيع أن نعفي أنفسنا من الفيام به ، فهو أن نفسر كل ما كان ضروريًا حتى نعطي فكرة تامة عن الطنبور الكبير التركي ، وحتى ندعم الرأي الذي كوناه لأنفسنا عن نوع الآلات الموسيقية القديمة التي ينسب إليها ، على نحو ما بدا لنا .

## الهوامش :

- (١) انظر اللوحة AA . الشكل ٥ .
- (٢) ظهر ، وهذا الجزء لا يمكن رؤيه في الشكل ( الرسم ) .
- (٣) وجه ، وهذا الجزء هو ما نراه في الشكل .
- (٤) انظر شكل ٦ .
- (٥) سمع الأضلاع بالعربيه بارات . انظر ما سبق ( شكل ٦ ) .
- (٦) انظر شكل ٦ .
- (٧) يوجد مثل هذا الشريط في كل الطوابير الشرفية الأخرى .
- (٨) انظر اللوحة AA شكل ٦ .
- (٩) كلمة مواضع جمع لكلمة موضع ، وتعنى المحل أو المكان ، أما دساتين فجمع الكلمة دستان أي ملمس . وهكذا يكون معنى الكلمة مواضع الدساتين . أماكن اللمس . وكلمة دستان فارسية الأصل .
- (١٠) المفرد وتد .
- (١١) انظر اللوحة AA شكل ٣ .
- (١٢) يطلق على التاليف النغمى بالعربى اسم نسب ، وعلى النغمات المتالفة اسم متناسبات . والمفرد متناسب ( كذا ) .
- (١٣) اضطررنا أن نتخيل مرة أخرى هذه الاشارة الموسيقية الجديدة للاشارة إلى النغمة الوسيطة بين الرافعة  $\times$  والرافعة  $\times$  في مثال هذه السلسل من النغمات .
- (١٤) يكاد يكون كل ما نورده هنا منفولا عن آئينيايوس Deiph<sup>¶</sup> lib XIV, Cap IX. p. 634, 635, 636, 637 et 638, Lugdumi
- (١٥) يشمل نوع القيثارات المثلثة الروايا آلات الهارب ، وكذا القيثارات ، وكل الآلات الموسيقية الأخرى من هذا النوع ، أما البقتيس فكانت تشمل كل الآلات التي تعرف بواسطة القوس ، أو توقع بواسطة ريشة العزف .

الفصل الثالث

عن الطنبور السكري "١"

شكل هذه الآلة  
أطوال ونسب أجزائها



### أطوال ونسب أجزائها

يبدو أن صفة (الشرقي) التي نلحظ بها النوع من الطنبابير . تدل على أن هذه الآلة الموسيقية قد ابتكرت في الشرق ، أو أن الشرقيين – بوجه خاص – هم الذين استبطوها ، وأنها نفذت من آسيا إلى مصر ، وحيث يوجد الفرس إلى الشرق من مصر ، فقد يغدو من المحتمل أن تكون هذه الآلة قد انتقلت من فارس إلى هذه البلاد ، وأنها هناك – في مصر – قد اكتسبت هذه الصفة التي غدت لصيقة بها .

أما عن شكل هذا الطنبور الشرقي ، فإنه يكاد يشبه نصف ثمرة من الكمثرى ، طويلة ، تميل إلى التسطيع بعض الشيء ، أما اجمالي طولها فيبلغ المتر و١٢٦ مم، وفيما خلا المشددة فإن باقي جسم هذه الآلة مطلي باللون الأسود، أما القصمة ، أو الجزء المحدوب من الجسم الرنان ، وقد صنعت من قطعة واحدة ووحيدة من خشب الدردار ، محفورة في كل طولها بطريقة لا تسرك لها سوى سمك مناسب ، موحد على الدوام ، يبلغ فيما يبدو ، خمسة مليمترات ، وفي الوقت نفسه فإن هذه القصمة تتخذ شكل ظهر حمار أكثر من أن تكون محدبة ، أي أنها زاوية أكثر منها دائرية . ثم تأخذ في الضيق كلما اتجهنا نحو قاعدة العنق . وتلتاح بها عن طريق شكل من مفرع (موقع التفرع) ، يشكل نهاية لها ، والذي يمكننا القول بأن قاعدة هذا العنق قد أدخلت فيه<sup>(٢)</sup> ، وبدها من قمه زوايا هذا المفرع التي تشكل نهاية للقصمة من أعلى ، يبلغ امتداد طول الجسم الرنان حتى أسفل ٤٢٢ مم ، وإلى الجانب الأيمن من القصمة ، وعلى بعد ١١ مم قريباً من المشددة ، وعلى مسافة ١٨٥ مم إلى أسفل زاوية المفرع السابق ، يوجد ثقب

دائرى صغير ، يبلغ قطره نحو ٦ ملليمترات ، وهو محفور بمثيل فى سبك الخشب ، ويبدو أنه قد جاء فصدا على هذا النحو ، ذلك أننا نجد شببها لذلك فى الطنابير الأخرى التى من نفس النوع ، أي فى كافة الطنابير عدا تلك التى تتخذ نمط الطنبور الكبير الركى، إذ البعض منها له ميل هذا القب وان يكن مكسوا بواسطة غلاف دائرى من رقاوه خشب أو من صدف اللؤلؤ . أما الأنواع الأخرى ، ميل الطنبور الذى نتناوله بعدينا فيظلك ثقبها مكسوها مفتوحا ، ولستنا بقادرين على أن نحدس ماذا يمكن أن تكون فائدة هذا الثقب ، اللهم الا أن يكون مستخدما كشمسة .

أما مشدة التناغم فتقتضى طويلا ، وتحدد بعض الشيء ، وهي ، شأن كل الطنابير الأخرى ، مصنوعة نخلو من الشمسات<sup>(٣)</sup> ، وخشنها من الصنوبر ، وتتقسم إلى ثلاث قطع ، أكبرها هي القطعة الوسطى ، كما أنها تنتهي بذيل يسنطيل حتى يندمج بالعنى ليبلغ طوله نحو ٢٧ مم أعلى روايا ما يشبه قصبة ، أي فوق العنق . وتحيط بالمشدة في كل محيطها ، وإلى القرب من حوافها ، نقاط سوداء كبيرة أحدثت عن طريق رأس مسمار محمي في النار ، انحرفت بعض الشيء وهي تحدث آثارها فوق الخشب . وببعد كل نقطة من هذه النقاط عن الأخرى ب نحو ٢٧ مم ، أو ززيد أو ينقص عن ذلك بعض الشيء .

وعلى مسافة ٢٢٤ مم من أسفل المشدة ، أي عند نحو منتصفها ، يوجد حلية صنعت بشكل منفر من نقاط شببها بالنقاط السابقة ، وعلى مسافة ٨١ مم إلى أسفل هذه الحلية ، توجد حلية أخرى من أربع نقاط تم إحداثها على غرار الأوليات ، وزع على شكل معين ، ونزاولا عن ذلك ب نحو ٤١ مم توجد الفرس التي لا يزيد علوها عن ٩ مم ، والتي تتدلى على المشدة بعرض يصل إلى ٥٤ مم ، وهي من خشب الصنوبر ، وقد صنعت بشكل بدائي

لا مهارة فيه ، وقد اكتفى بتفريغ الجزء الأسفل بعض الشيء عند الوسط ، ثم جوفت قليلا في سموتها عند الاطراف وذلك لتشكيل الاقدام .

وقد صنعت العنق والبنجاك من فطعة واحدة ، وهي بالمثل من خشب الصنوبر ، دورت من أسفل دون احداث زوايا وسطحها من أعلى . ويبلغ طول هذه القطعة ، بدءا من الجزء الزاوي ، الذي يلتحم بمصرع المشدة حتى طرف البنجاك ، ٧٠٤ مم ، وبزдан مساحتها المسطحة بعشرين دائرة من صدف المؤلّف ، تقع ١٨ دائرة منها على خط مسفييم يمتد حتى وسط هذا البسطح بدءا من مسافة ١٦ مم فوق الالف حتى ١١ مم فوق الذيل الذي ينتمي المطعم الوسطى من المشدة . أما الدائريان الباقيان فهو زدان مجاوريين نحو الدائري السابقه ، ويعنى هذه الدائريان النمساني عشرة من صدف المؤلّف ل المعارب تدريجيا ، من بعضها البعض ، ويزيد ايقاع تقاربها من أعلى الى أسفل ، بحيث تكون الدائريان الاوليان من أعلى على مسافة ، كل منهما عن الأخرى . يبلغ ٢٩ مم ، في الوقت الذي لا تزيد فيه المسافة التي نفصل بين الدائريين الاحقرين عن مليمترتين .

ويبلغ عدد الملامس ٢١ ملمسا ، وهي تقع من بعضها البعض على مسافات غير متساوية ، ومع ذلك فقد قدرت هذه المسافات طبقا للنظام الذي أنشأ ، على أساسه سلم أنغام هذه الآلة الموسيقية . وقد صنعت الملams السنة عشر الأولى من عقدات من معن الحيوان . صنفت بشدة حول العنق ، وتلتف حوله في بعض الأحيان . أما الخامسة ملامس الأخرى فليس من فوق المشدة ، وقد صنعت هذه من نوع من الغاب يسمونه بالعربيه قلما (قلم) <sup>(٤)</sup> ، وهو النوع نفسه من الفتاب الذي يستخدمه الشرقيون في الكتابة ، والذي يشذبونه على نحو قريب من الطريقة التي تُجرى بها ريشانا . ولا يكاد يبلغ قطر أنوب هذا الفتاب أكثر من ٧ مم ، وهم

يفسمونه الى اربعة أجزاء، يرقوها ليصلوها بعد ذلك فوق المشدة .

وتنخذ الفرس على وجه التقريب الشكل نفسه الذي يشكل فرس الطنبور التركى ، وان تكن اصغر منها . وهي من قطعة واحدة من خشب المرانى ، وتوجد ، بدلا من المقوب الذى تستخدم لتمرير الاوتار ، ثلاث حزات صميمية ، يبلغ عمق كل منها خمسة مليمترات ، تقسم هذه الفرس الى اربعة اقسام تشبه اربع اسنان ، ويربط الاوتار بكل منها عن طريق حلقة احدثت عند اطراف هذه الاوتار نفسها .

اما الانف فقد صنعت من نصل صغير من خشب الليمون ادخلت بقوة في نتوء ضيق احدث على مسافة ٦٨ مم فوق الملمس الاول ، على هيئة عقدة من اوتار من معى الميوان .

وبدلا من ان تكون الحلقة او المزام ، الوافية على بعد خمسة مليمترات من الانف ، ( وسنطلن عليها من الان فضاعدا اسم خاصية الاوتار ) من ثلاث عشرة لفة لوبر من النحاس الاصفر ، فانها تكون من خمس لفات لوتر رقيق من معى الميوان ، ومسع ذلك ، فحيث ان الآلة الموسيقية التى فى متناول يدنا ليست جديدة ، وان العواد الذى باعها اياها قد رمىها قبل ان يسلمنا اياها ، فمن المرجح أن يكون قد أحمل خاصية الاوتار هذه المصنوعة من معى الميوان ، محل تلك المصنوعة من المعدن والتى كانت تنقص هذه الآلة ، ذلك أن هذا الجزء ، فى الآلات الموسيقية من هذا النوع ، والى لم يرمم فريبا ، كما يبدو ، يوجد مصنوعا من اسلامك من النحاس الاصفر ، ولن نتحدث عن النواب ، الطولية الموجودة على أسفل البنجالك والتى تمر من خلال الاوتار تحت الحافظة ، اذ ينبغي لهذه ان تكون ، بل هي كذلك فى واقع الامر فى الطنبورى الآخرى ، على غرار ما لاحظناها عليه فى الطنبور الكبير التركى ، وهى مفيدة ، بقدر ما الحافظة لا غنى عنها

للتقريب الأوتوار من الأنف ، فحيث تربط الأنوار خارج البنجاك ، فسوف تكون ( هذه الأوتوار ) بدونها باللغة البعد ، ولن يحمل الميتة فوق الأنف .

ويبلغ عدد الاوتار خمسة ، أربعة منها من خشب الكسينة ، أما الوتر الخامس ، وهو أدناها ، فمن خشب الليمون ، ولكل واحد من الاوتار الخمسة عند قمة رأسه . زرار صغير مصنوع من العاج .

ويزود الطنبور الشرقي بخمسة أوبار . ثلاثة منها من النحاس الأصفر ، وهي تلك الواقعة على الجانب الأيسر . أما الاثنان الآخرين ، الواقعان على الجانب الأيمن ، فمن الصلب . ونوع آبار هذه الآلة الموسيقية بريشة عزف، هي شريحة رفيقة من الحشب أو هي ببساطه ريشة سر . ومع كون هذه الأوبار الخمسة لا تحدث ، برغم ذلك ، سوى ثلاث نغمات متباعدة ، فإنها تصدرالنعة الح悱صة عن طريق الوترالأوسط وحده ، وهو مصنوع من النحاس الأصفر . أما الوتران الواقعان ناحية اليسار فيحدثان النغمة الحماسية مع وتر الوسط ، ويحدث وبرا اليمين النغمة الرباعية مع وتر الوسط كذلك . وعلى هذا ، مان هناك وترین أعدا في التساواق النفسي (التساوي ) على اليمين وهنـاك اثنان متلاين على اليسار ، ويطلق في العربية ، على الوتر الذي أعد على هذا النحو اسم المساري ، ويطلق على وترین أعدا بهذه الطريقة اسم « نعمتان متساويتان » .

مثال على هذا الانللاف النغمي .

ومهما تكن الغرابة التي ستبدو عليها بنية الطنبور الشرقي ، وكذا ائتلافه النغمى ، فان كلا من هذين ، البنية والائتفاف ، موجودان كذلك فى أوربا حتى أيامنا هذه . ونجد آلة من هذا النوع فى البندقية ، بل انها مستخدم على نطاق شعبي هناك ، ولذلك فقد لا يندو باعثا على الدهشة أن تكون هذه الآلة ، بائتفافها النغمى ، قد جلبت الى هذه البلاد . على يد العرب الشرفيين ، عندما سيطر هؤلاء على غالبية جزر البحر الأبيض المتوسط وعلى الجزء الاوسط من ايطاليا ، أو أن هذا يدل ، على الأقل ، انه قد جاء وقت ذاع فيه نظامهم الموسيقى ، وانبع فى هذه البلاد ، ويتطابق هذا وبالتالي مع ما سبق أن قلناه عن أصل نظامنا الموسيقى الجديد ، الذى وضعه جي أرزو . واليكم واقعة نشهد ، بطريقة لا تقبل أى مراء على ما نقوله الان . فبعد ابرارنا على شسواتي مصر ، وبينما كنا في زيارة للجنرال مينو ، الذى كان يقيم عند قنصل البندقية فى الاسكندرية ، سمعنا صوت آلة موسيقية كانت مجهرة من جانبنا ، فابدينا على الفور رغبتنا فى التعرف على هذه الآلة ، والى الشخص الذى كان يعزف عليها ، فأخبرنا القنصل بأنه خادمه ، وبطلب منه أمر بحضوره وفي صحبته آله . وبعد أن عزف هذا الرجل أمامنا بضعة ألحان من بلده ، قمنا بفحص خامات وهيئة وبنية هذه الآلة ، فوجدنا كل الجسم والعنق مصنوعين من طرف جريدة قطع بطول ٤٨٧ مم بدءا من نقطة اتصال هذه الجريدة بجذع نخلتها ، ويشكل أعرض جزء فيها - أى القاعدة التى حفرت فى سمكها - جسم الآلة أو قصعتها ، ويستخدم الباقى عنق ، وقد أصل من القصعة لوح صغير من خشب الصنوبر ليشكل المشددة ، وفي أعلى ، فى الجزء الأضيق من العنق، توجد الأوتار ، وتمضى هذه الأوتار التى ربطة به ، بعد أن تمر بفرس مصنوعة بشكل خشن ، لتربط فى عقدة وحيدة أسفل القصعة ، عند المقدمة .

وهكذا تشبه هذه الآله الطنبور الشرقي سسواء في مبناتها أو في شكلها بدرجة كبيرة ، فجسمها بالملل يكون من قطعه واحدة محمورة في سمكتها حتى تتكون الفصعة . ونبدو هيئتها بيضاویه الشكل . ومسطحة قليلا من أسفل ، ويستطيع جسمها، بينما يميل نحو الضيق من أعلى . أما أوضاع الاوبرا فلا يقل شبهها عن مبناتها في الطنبور الشرقي ، كما يتشابه الانسلاخ السمعي هنا وهناك كذلك ، ما دام وبر الوسط هو الذي يحدث النغمة الأشد خفوتا (والاكبر علوه) ، كما أن الونر الواقع الى الشمال يعطي النغمة الخامسة مع الونر الأوسط . في حين يعطي الونر الایمن النغمة الرابعة مع خفيضتها .

ولعل الفرق الوحيد الذي لاحظنا وجوده بين هذين الآلين ، هو أن هذه الأخيرة تعزف بالقوس ، في حين يوضع الطنبور الشرقي عن طريق ريشة العزف (٥) .

وحيث لم يكن قد شاهدنا من قبل آلات موسيقية دور س على هذا النحو قبل مجيئنا الى الإسكندرية ، وحيث بدا لنا هذا الانسلاخ الغريبا وشاددا ، فانيا ، كيما نتاكد مما ان كان هذا التندفى قد حجز آله على هذا النحو جهلا أم مصادفة ، فقد انزعنا اوتارها . ثم طلبنا اليه أن يعبد بركيتها وأن نأتي مدورنه . وهو ما فعله على الفور دونما مردود أو تحفظ ، وحييندأ أيقنا أن هذا الانسلاخ النغمي ،مهما تكن غرانته بالنسبة لينا ، قد جاء مع ذلك ثمرة للتفكير والقصد ، وعندئذ كذلك نبينا أنه يستحب بالضرورة الى نظام موسيقى مننظم ، وشبيه بالنظام الذي اكتسب رامو Rameau مبدأ الاساسى . وأن هذه النغمات هي نغمات أساسية ، وأنها تناسب الى المقام الدورى ، أو مقام رى صغر . وأنها تدخل في اطار نظام منطاب بدرجة كبيرة مع المادى، الهارمونتبه . وحين سالنا هذا التندفى عما

- ٧٠ -

أوحي له بشكل هذه الآلة، أخبرنا أنه يوجد في بلده آلات مماثلة واد، تكون أفضل من هذه صنعاً، وأنه سعياً منه كي يسرى عن نفسه قد عكف على تركيب هذه الآلة التي كان عليها أن تفوق ، بالنسبة له ، في مقام تلك التي خلفها وراءه في البندقية .

وعلى هذا ، فلابد أن تكون على اتفاق في أن نظامنا الموسيقي قد ابتدأ عن نظام أوسع هو نظام الموسيقى العربية ، أو أن علينا ( ان رفضنا هذه الفكرة ) أن نفسر كيف ، وفي أي عصر انتقلت إلى هؤلاء العرب مبادئنا عن الهارمونى .

وبانتظار أن تسنح الفرصة لمعالجة أوسع لهذه المسألة ، كي ندحض الاعتراضات التي يمكنها أن تقف حجر عثرة أمامنا في هذا الصدد ، أو لكي نجيب على كل الأسئلة المعارضة التي لن يفوت أحداً أن يجاهد بها على الفور ، فإننا نسترجى الأنوار هنا إلى كل ما يمكن أن ينطابق مع رأينا .

مساحة النغمات التي يمكن الحصول عليها من الطنبور الشرقي باتباع الملams الثابتة ، سواء تلك التي توجد فوق العنق أو تلك التي توجد فوق مشدة الآلة

وسنلاحظ أن هذه الآلة لها انتلامها النغمي الخاص ، كما أن لها شأن الطباير الأخرى ، سلماً للأنغام يختلف عن سلم الآلات الموسيقية الأخرى ، وأن لها ، وبالتالي ، شأن كل نوع من هذه الطباير ، ميلوديا

الخاص .. وأنه يتقبل بعض مقامات ويستبعد مقامات أخرى ، وسوف ندرك كذلك ، ودون جدال ، أن هذه الميزات لم تنشأ صدفة ، أو بفعل نزوة (من الصانع أو العازف) ، وإنما قد جاءت بسبب الوظيفة التي ينبغي أن تقوم بها هذه الآلة ، وبسبب التأثير الذي يراد منها أن تحدثه . فمن المعروف أنه قد تحدد فيما مضى — عند شعوب مصر والسودان — ضروب الغناء كما تحدد للألات الموسيقية ، التي تلائم هذه وتلك ، العمر والحالة والظروف التي ينبغي لها أن تستخدم فيها ، كما أنها تعرف طبقاً لما قرأتناه في الدراسات المختلفة التي تناولت الموسيقى العربية ان الشرقيين بدورهم قد وصفوا وجدوا كل هذه الأشياء ، وأنهم بينوا ... على سبيل المثال — أن هذا المقام يتناسب مع المحاربين وأن ذاك يلائم رجال الشرع والقسانون والعلماء ، وأن هذا الثالث جدير بطلاب اللذة والمتنة ، وأن الرابع يتناسب المرأة ، في حين أن الخامس يليق بالعييد ، والسادس للأطفال .. الخ ، وأن مقاماً بعينه لابد أن يؤدى في وقت بذاته كشروق الشمس متلا ، أو عند الظهرة أو عند المساء أو نحو منتصف الليل ، وفي يوم محدد من أيام الأسبوع .. الخ ، وأن مقاماً آخر يلائمه وقت آخر مثل بزوغ النهار أو في التاسعة من الصباح ، أو الثالثة عصرا ، أو عند صلاة الفجر ، أو عند صلاة المغرب ، وفي يوم بذاته من أيام الأسبوع .. الخ ، وأخيراً أن كلاً من هذين المقامين ينبغي له أن يحدث أثراً مشابهاً للوضع الذي يكون من المفيد فيه أن يكون الإنسان في هذه أو تلك من الظروف .

وهكذا كانت ، كذلك ، الأسباب الرئيسية التينظم اختيار النغمات ، وترتيب ترتيبها في كل آلة بذاتها ، من الآلات الموسيقية المختلفة عند الشرقيين .

<sup>٧</sup>) انظر اللوحة AA الشكيل رقم (٧).

(٢) بامكاننا أن تكون فكره عن هذا الفرع أعلى الفصعه وعن الطريقة التي سويت بها العق او المحم هذا الفرع بها برجوعنا الى الشكل رقم ٩ الذي يتكون ، برغم انسابه الى الآله المرسومة في الشكل رقم (٨) ، من اجراء مشابه للبحث بشكل مماثل ، وان نكن باطروال أقل .

(٣) يدفعنا هذا على الظن بأن التقب الصغير في الفصيحة قد يكون في واقع الأمر شمسه .

(٤) نعني الكلمة نفسها في الأنثروبية الشيء نفسه ، كما نعرف بذلك على الكلمة ذاتها في الكلمة اليونانية كalamos Kalamos ، تلك التي تعني الأمر نفسه ، وكذلك فعل الكلمة اللاتينية Calamus ، وإن يكن من العسير أن نعرف عليها في الكلمة الفرنسية Chalumeau (شبابه) ، التي اشتقت مع ذلك من الكلمة اللاتينية السابقة Calamus .. ومع ذلك فإن معنى هذه الكلمة ، في الفرنسية ، يقتصر على المعنى المبدئي الذي كان لها في اللغات الأولى .

<sup>(٥)</sup> انظر الموجه AA ، الشكل رقم (١٠) .

الفصل الرابع  
عن الـ**الـلـيـسـبـوـنـ** (الـبـلـغـارـيـ)



ينبئنا اسم هذه الآلة الموسيقية أنها ، هي ، ماندولين البلغار(١) ، وتكشف الزخارف التي تزدحم بها والتي حملت بها عن أصلها ، ونتعرف فيها ، كذلك ، على ميل الآسيويين المبالغ نحو الترف والزخرف حتى في الأشياء التي لا تنطبب ذلك كثرا ، وسوف لا نلزم أنفسنا بأن نشرح بالتفصيل كل الزخارف التي حملت هذه الآلة بها ، إذ يمكن التعرف عليها في الرسم ، على أن نعرف مقدماً أن كل ما هو أبيض في الرسم مصنوع من صدف اللؤلؤ ، وأن كل الزخارف التي مثلت بالنقط قد أحدثت بطرف قطعة مدببة من حديد ، محميّة بالنار . وأن أسنان الذئب التي تبدو باللون الأسود ، حول المشدة ، هي من خشب سانت لوسي ، كما لابد أن نعرف أن طرف السنجاك مأخوذ من العاج . وكذلك جاءت قمة رءوس العصافير .

والطنبور البلغاري هو أصغر ما عرفنا من أصناف الطنبور طرأ  
إذ لا يبلغ ارتفاعه أكثر من ٥٧٨ مم في كل امتداده ، أما الجزء المجوف من الصندوق فلا يتتجاوز طوله ١٨٩ مم على ١١٥ مم في أقصى اتساع له ، و ٣٤ مم في أقل هذا الاتساع ، في حين يبلغ عمقه نحو ٦٢ مم .

وتصنع قصعته ، فيما بدا لنا ، وكما هو الحال في الطنبور الشرقي ، من قطعة واحدة من خشب الدردار وإن تكون أكثر تعرقا ، ومسع ذلك فان بعض من ينبغي أن يكونوا أكثر منا معرفة به قد وجدوا أن هذا الخشب شبيه بذلك الذي يطلق عليه اسم خشب الأزدرخت ( وهو شحر زية ) ، وهو يميل قليلا نحو الاحمرار ، كما أنه خفيف النقل وبه دوائر مرکزية تدور من حول المركز ، يساهمها المرء باللغة الواضح في هذا الطنبور .

وتتكون المشدة كذلك من ثلاثة أواح من خشب الصنوبر ، يشغل

- ٧٦ -

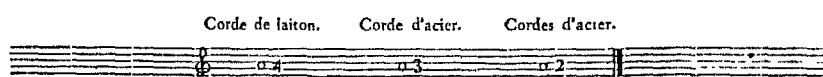
أحداها الجزء الأكبر من سطح هذه المشددة ويمتد حتى اندماج أسفل قصبة العنق ١ . بالتفريع<sup>(٢)</sup> الذي يشكل أعلى الجزء الطولي من القصعة<sup>(٣)</sup> كما هو الحال في الطنبور الشرقي ، الذي يحيل إليه فيما يختص بتفاصيل المقبض ، أما اللوحان الآخرين من المشددة فيملآن بقية سطح هذه المشددة . مما يقلل من حجم الفراغ المشتمل بين وبر الفوس ومحيط المنحنى المتدلى بين منتصف ارتفاع هذه المشددة نفسها وأسفلها .

ولستنا بقادرين على أن نقدم فكرة أكثر دقة عن شكل جسم هذه الآلة إلا بقولنا أنها تشبه هرماً ثلاثياً ممنداً لم يدرك من أسطحه الثلاثة مستويات سوى سطح واحد ، في حين دور السطحان الآخرين ، وبصفة خاصة سطح القاعدة ، وكذلك زاوية الضلع المقابل للوجه المسطّح ، وهو سطح المشددة ، وان تكون ، حتى هذه ، قد حدبت بعض الشيء ، ويكون السطحان الآخرين وكذا الزاوية المدوره التي للقاعدة ، مع الضلع المقابل لسطح المشددة ، الجزء المحدب ، أو قصعة الطنبور البلغاري .

وقد صنعت عنق وبنجاك هذه الآلة من قطعة واحدة من خشب العيقب المطعم بصلب المؤلئ . أما الفرس فهي كذلك من الخشب نفسه ، وان تكون الأنف من خشب الأكاجة . وتتكون الفرس من سبع عقدات أو لفات من وبر من النحاس الأصفر ، مضغوطة بشدة حول البنجاك على مسافة ٧ مليمترات فوق الأنف . والفرس هنا قريبة الشبه بمنيلتها في الطنبور الشرقي مع مراعاة كافة النسب . أما الأوتاباد ( أو العصافير ) فمن خشب الليمون ، وهي تشبه ، من ناحية الشكل ، أوتاباد الآلات الموسيقية الأخرى من هذا النوع .

وليس للطنبور البلغاري سوى ثلاثة عشر ملمساً ، جاءت على شكل

مثال على الاختلاف النجمي لاطنمور البلغارى



وهكذا لا تستطيع أوتار هذه الآلة أن تعطينا سوى سلسلتين من النغمات المتباينة ، يتكون كل منهما من أربع عشرة نغمة ، بما في ذلك نغمة البداء (عل ، المثال) .

مساحة النغمات التي يمكن الحصول عليها  
من كل وتر من أوتار الطنبور البليغاري

2.<sup>e</sup> corde double.  
A vnde.

11. *Adagio*

12. *Adagio*

- ١) انظر اللوحة AA ، الشكل رقم (٨) .
  - ٢) انظر اللوحة AA ، الشكل رقم (٩) .
  - ٣) شرحه .
  - ٤) انظر اللوحة نفسها ، الشكل رقم (١٠) .



الفصل الثاني س

عن الظنو والبزاك



## المبحث الأول

عن الطنبور البزرك<sup>(١)</sup> ، عن شكله .  
عن أجزائه ، وعن زخارفه

تعنى كلمة بزرك فى اللغة الفارسية : الكبير ، وهكذا فان كلمة طنبور بزرك تعنى ماندولين كبير ، وقد تعنى كلمة الطنبور الكبير التركى ، على غرار كلمة الماندولين الكبير الفارسى ، الماندولين الكبير التركى .

وتأخذ هذه الآلة الموسيقية ، على نحو ما ، موضعها وسطاً بين الطنبور السابق ، فهو أقل بساطة من الطنبور الشرقي ، أو الماندولين الشرقي ، ولكنه ، كذلك ، أقل تعقيداً من الطنبور الكبير التركى ، وأقل زخرفاً من الطنبور البلгарى . وليس للأخير سوى أربعة أوتاد ( عصافير ) وثلاثة عشر ملمساً . وللطنبور الشرقي خمسة أوتاد وعدد مماثل من الأونار ، وله كذلك عشرون ملمساً . أما الطنبور البزرك فله ستة أوتاد ( عصافير ) وعدد مماثل من الأونار بالإضافة إلى سبعه وثلاثين ملمساً . وشكل الطنبور البزرك أكثر انتظاماً وأكبر اتساعاً من شكل الطنبور الشرقي ، لكنه لا يماثل نصف كرة كما هو حال الطنبور التركى ، وإنما يشبه نصف ثمرة كمثرى .

وتنكون القصبة ، أو الجزء المتحد من الجسم الرنان ، من أصلع ملاصقة بحب قاعدة العنوان . على غرار أصلع الطنبور الكبير التركى ، لكن أصلعه أكبر ضيقاً عند أطرافها ، وأكثر اتساعاً عند نحو الربع من ارتفاعها . وهي تختلف في ذلك عن أصلع الطنبور الكبير التركى ، التي بلغ أكبر اتساع لها عند مركز تووسها<sup>(٢)</sup> . وهي تختلف عنها كذلك من حيث العدد ، فبدلاً من الأحد عشر ضلعاً التي لهذا الأخير ، لا توجد سوى

عشرة أصلع في البرك ، وسجع بالليل نهاية من أطرافها الدييا وتنلاقى أيضاً أسفل القصعه ، فى النقطه التى يمر بها خط ينزل رأسياً ، باتجاه مسار قصبة العنق المنعدة من الحلف حتى أسفل ، وان يكن هذا التلاقي لا ينبعطى قط بذيل الفرس ، كما هو الحال فى أصلع الطنبور الكبير التركى التسعة ، أما الضلعان الآخران اللذان تحمل عليهما المشدة ، من الجهتين ، فيمضيان ، ناحية الأطراف بينما يردادان اتساعاً . وأما الضلعان السفليان فبلتقيان أحدهما بالآخر تحت مركز التحام الأصلع التمانية الأول . ويكتسيان عند هذا الموضع بذيل الفرس ، وهو بالغ المفر .

ويكون العنق من جزئين : القصبة M ، والقاعدة B . وتشكل القصبة قطعة واحدة مع البنجاك ، صنعت من خشب الكسندا ، ونتهي ، من أسفل ، بزاوية مى  $\varphi$  حين ندخل فى المفرع الذى صنعه القاعدة بدءاً من C حيث توجد فتحتها ، وحى B حيث تكون قمتها . وهكذا يمتد القاعدة بدءاً من a حتى C من الخارج ، على الأفل ، اذ يحمل أنها تمتد لاكثر من ذلك فى داخل الجسم الربيان . وفوق هذا الامتداد ، الذى ينتهي فى شكل منحنى ، تلاصق أطراف الأصلع .

ويصنع كل من الجسم الرنان والفرس من خشب الصنوبر ، أما رافعة الأوبار فمن خشب السرو ، وكذلك جاءت قاعدة العنق . وتصبىع أربع من العصافير من خشب الليمون ، أما العصافورتان الآخريان وهما أكرههن انخفاضاً من ناحية الأمام ، فتصنعنان من خشب سانت لويس ، وينتهى طرف كل رأس من هذه العصافير بزر صغر من العاج . أما الأوتار فهى معدنية : ثلاثة منها ، وهى التى تقع الى اليمين ، من الصلب . أما الثالثة الأخرى ، الواقعه الى اليسار ، فقد جاءت من النحاس الأصفر .

وتنكون مشدة الطنبور البزرك ، كما هو الحال فى مشدة الطنبور

الشرقي ، من ثلاثة الواح صغيرة من خشب الصنوبر ، وأكبر هذه الألواح هو ، كذلك ، أوسعها ، وهو يشغل كل طول الوسط ، ويمتد إلى ما وراء التفرع والتحام قصبة العنق بقاعدته ، ونرى عند الخطوط الفاصلة بين هذا اللوح واللوحين الصغيرين ، اللذين يشكلان كل منهما ، نهاية لاتساع المشدة ، من الجانبين ، شبكة من الأبنوس ، توجد بالقرب منها ، إلى اليمين وإلى الشمال ، نقاط سوداء أحدثت بواسطة طرف قطعة حديد محمولة في النار ، وصنعت بشكل يكاد يكون سطحيا ، وتوجد نقاط مشابهة حول المشدة ، قريبا من الموقف ، تبتعد كل واحدة منها عن الأخرى بمنحو ٢٠ مم . وتوجد كذلك على المشدة زخارف ، تتكون بدورها من نقاط سوداء توجد وسطها رصائع مسديرة من صدف اللؤلؤ ، وتوجد فوق هذه المشدة ، كما هو الحال في مشدة الطنبور الشرقي ، قطع صغيرة تشكل ما يشبه أقلاما ملصقة ، تشكل ملامس اضافية ، وينحصر الفرق في هذا بين هاتين الآلتين الموسيقيتين في أنه توجد فوق الأخيرة (البزرك) ستة ملامس ، في الوقت الذي لا يوجد فيه في الطنبور الشرقي سوى خمسة منها .

ولسبنا نجد ضرورة ندفعها لأن نسترعى الانظار إلى أن الزخارف الصدفية لا توجد هنا إلا فوق المشدة ، كما هو الحال في الطنبور الكبير التركي ، في حين أنها لا تراها في الطنبور الشرقي إلا فوق العنق ، ذلك أن الشرقيين ، برغم تشبثهم الشديد بعاداتهم ، لم يبلغ مرتبة الوسوسة ، وحتى في أدق التفاصيل ، فإننا على غير يقين من أنهم يولون أهمية كبيرة لمثل هذه الأنوار من الزخارف ، وعلى ذلك فلسوف تكون مضيعة للوقت أن نتوقف كثيرا عند هذه الملاحظة .

وهناك نقطة اتفاق أخرى تربط بين الطنبور البزرك والطنبور الشرقي ، لا نظتها أكبر أهمية من سابقتها ، وهي أن خافضة الأوتنار ، في كلا الآلتين

الموسيقيتين ، تؤخذ من وتر من معى الحيوان ، مع فرق لا بد من الاشارة اليه ، وهو أنها لا تتكون في الطنبور الشرقي الا من خمس لغات ، فى حين تبلغ سبع لغات فى الطنبور البزرك .

واذ تستطيع كل هذه المقابلات أن تقدم فكرة دقيقة ، بالقدر الكافى ، عن شكل هذه الآلة ، فليس علينا ، بعد ، الا أن نصف أبعاده ، والنسب القائمة بين أجزائه .

#### الهوامش :

- (١) كتبناها بزرك ، وليس بوزورك ، حتى نتوافق مع الهجاء الفارسى ( والترجمة بتصرف يقتضيه النقل الى العربية ) .
- (٢) انظر الموجة .

المبحث الثاني  
عن أطوال الطنبور البزرك  
وعن النسب القائمة بين أجزائه

يبلغ الامتداد الكلى لطول هذه الآلة الموسيقية متراً و٤٩٠ مم ، ويشتمل العنق وحده على امتداد طوله ٧٢٤ مم ، أما الجسم الرنان فيشكل الجزء الباقي ، ويبلغ طوله ٣٢٥ مم .

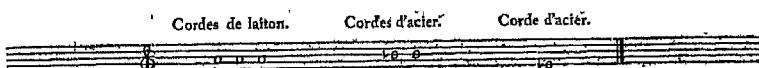
ويبلغ طول المشدة ، مقيسة ابتداء من رافعة الأوتار وحتى الموضع الذي تنتهي اليه الخلية الثالثة الشكل ، المصنوعة من صدف المؤلئ ، والتي توجد فوق العنق ، فـى حين يبلغ أقصى اتساع لها ، وهو الذى يوجد أسفل الفرس بقليل ١٨٢ مم ، ويبلغ عمق الصندوق نحو ١٠٨ من المليمترات . أما أضلاع القصبة فيبلغ أقصى عرض لأى منها أربعة وثلاثين ملليمتراً .

وهنا نجد لزاماً علينا أن نلزم الصمت ازاً بقية التفاصيل حتى نجنب القراء ملال قحولتها ، وإذا كنا قد قمنا من قبل بسرد هذه التفاصيل بخصوص الآلات الموسيقية السابقة ، فقد كان القصد من وراء ذلك ألا نهمل شيئاً فيما يتصل بالفن والذوق والمهارة التي صنعت بها الآلات الشرقية ، ولكننا نعتقد ، حين لا يكون ثمة جيد تجدر الاشارة اليه ، فى اطار هذه الاعتبارات أن الواجب يقتضى هنا أن نختصر من الأوصاف التي نسوقها أكثر فأكثر .

**المبحث الثالث**  
**عن الاختلاف النغمى لهذه الآلة الموسيقية**  
**وعن مساحة نغماتها**

يقوم الاختلاف النغمى للطنبور البزرك على نفس المبدأ الذى يقوم عليه هذا الاختلاف فى الطنبور الشرقي ، وبرغم أن هذه الآلة قد زوالت بأوتار ستة فانها لا تصدر سوى ثلاث نغمات متباينة ، وان تكن قد جاءت على نربيب مغاير لمنياطتها فى الطنبور الشرقي ، فالنغمه الأشد خفوتا ( غلظه ) تقع الى اليمين ، أى فى الموضع الذى تحتله أدق الأوتار ( أحدهما ) فى آلات الكمان عندنا ، وتصدر هذه النغمة عن وتر واحد مصنوع من الصلب ، أما النغمة الثانية ، أو نغمة الوسط ، وهى الخماسية فوق الأولى ، فتصدر عن طريق وترين من الصلب ، فى المتساوى ، ويقعان الى يسار الوتر السابق ، وأما النغمة الثالثة ، وهى رباعية النغمة الخفيضة أو الغليظة ، أو فى طبقة تحت النغمة الثانية ، فتصدر عن طريق أونار ثلاثة ، صنعت من النحاس الأصفر ، فى المتساوى ، وتقع هذه الى اليسار من الوترين السابقين ، على النحو الذى نستطيع أن نراه فى المثال الآتى :

**مثال**



وتصدر عن كل وتر ، عن طريق الملامس التى تقتسى العنق ، وتلك التى أقصت بالمشيدة ، واحدة من نغمات هذا الاختلاف النغمى ، يمكنها مع التدرج ، أن تكون سلسلة من أنغام متضاعدة .

وحيث أن الملمس التي توجد فوق المشدة لا تمتد إلى الأوتار الثلاثة الأولى التي من التحاس الأصفر والواعمة إلى اليسار والداخلة في المتساوي ، وحيث لا تستطيع هذه الأوتار أن تحمل إلا على التسعة عشر ملمساً المصنوعة من أوتار من معى الحيوان ، والتي تقسم العنق ، فلا يمكن أن ينبع عن ذلك إلا سلسلة من عشرين نفمة ، تدخل ضمنها نفمة الفراغ أو نفمة البدء .

أما الأوتار الثلاثة التي من الصلب ، والتي دوزن أحدهما في الخامسة تحت الآخرين ، وفي الرباعية تحت الثلاثة الأولى ، فبخلاف أن هذه الأوتار تستطيع كالأوتار السابقة أن تحمل على ملمس العنق ، فإنها تمتد أو تتسع كذلك إلى ما فوق الملمس الستة المضافة إلى المشدة ، وبالتالي فإنها تنتج سلسلتين من الأنغام تزيد كل منها بخمس نغمات عن المجموعة الأولى – أي أن نغمات كل سلسلة منها تبلغ خمساً وعشرين نفمة .

### مساحة وتباعي النغمات التي يصدرها

#### الطنبور البزدك

#### المواضي :

- (١) نحصل على هذه النغمات الخمس الأخيرة ، التي تصدر عن الوتر المزدوج الثاني ، وعن الوتر الواحد ، عن طريق الملمس القلمية الشكل ، والتي أضيفت على مشدة هذه الآلة .



الفصل السادس

عن الطين بور الْبَعْلَمَةِ“١”



هذا الماندولين، فيما يبدو، صورة مصغرة للطنبور البررك . ولهذا السبب ، على وجه الترجيح ، فقد أطلق عليه اسم الطنبور البغلمة . وهو ما يعي الماندولين الطفل أو الصغير ، في مقابل الاسسم الذي يطلق على الماندولين السابق ، الذي يشار اليه باسم الطنبور البررك أي الماندولين الكبير .

وفي واقع الأمر ، فان الطنبور البغلمة لا يبدو ، من النظرة الأولى ، مختلفا عن الطنبور البررك الا فى صغر اطواله التي لا تبلغ قط نسبة الثالث من اطوال البررك ، وعلى نحو قريب من ذلك فان أحدهما يشبه الآخر لدرجة كبيرة ، سواء فى شكله او فى الرخارف التي يتحلى بها ، فالقصعة والمشدة والعنق والعصافير ورائعة الأوتار قد صنعت ، كل منها هنا وهناك ، على نحو متماثل تماما ، وبالتالي فاننا نحيل الى الوصف الذى قدمناه عن هذه الأجزاء ، عند حديثنا عن الطنبور البررك ، وستقتصر حديثنا هنا عن الأمور التي تميز الآلة الموسيقية ، موضوع حديثنا .

ت تكون قصعة الطنبور البغلمة<sup>(٢)</sup> من سبعة أضلاع ، نمضى خمسة منها نحو الأطراف ، وهى تأخذ تدريجيا فى الضيق ، وهذه الأضلاع مصنوعة من نوع من خشب الرند ، تنتثر عليه حبوب ناعمة وملساء بالقدر الكافى ، أما الضلعان الآخران فيمضييان ، وهما يزدادان عرضا ، عكس الأضلاع الخمسة الأولى ، نحو الأطراف ويفضييان ، الواحد منها الى الآخر ، من أسفل أما الضلع الأخير فى كل وجه ، أى تلك الأضلع التي تنهض فوقها المشدة فمصنوعة من خشب الزان ، فى حين تصنع قاعدة العنق من خشب الكستناء ، أما القصبة فمن حسب الصنوبر ، ويتقاسم امتداد هذين الجزئين أربعة عشر ملمسا ، هى عقدات من أوبار مأخوذة من معى الحيوان ، على غرار ملams كل آلات الماندولين الشرقية . وأما العصافير فمن خشب القرانية ، وقد سويت

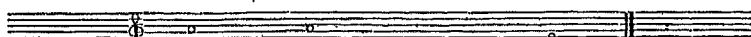
بنصل وليس عن طريق المخرطة . وان تكون الفرس ، والأنف ، وطرف البنجاك ، وقمة رءوس العصافير ، قد جاءت من العاج . وتتشكل خافضة الاوتار من حلقة تتكون من عشر لفات ، ضمت بشدة ، مصنوعة من وبر من نحاس أصفر رفيع للغاية . أما اللواح الحشبيه الثلاثة التي تشكل المشددة ، فلا تتملا ، كما هو الحال في الطنبور البزرك ، كل امتداد الآلة في عرضها ، بشكل تام ، اذ ينتهي الجزء البافى من المشددة ، من كل ناحية ، وهو يميل الى الهبوط ، بدءاً من الموضع الذي يأخذ فيه المنحنى البيضاوى فى التراجع ، ليتخد حثينا سكلاً مستديراً وهو يمضى الى أسفل ، ينتهى بقطعة صغيرة من نصل خشبي أملس . ومن جهة أخرى فان الفرس منخفضة للغاية . وهي مصنوعة من خشب الصنوبر . ويبلغ عدد الاوتار أربعه ، ويصنع الأول من الجانب الأيسر ، من النحاس الأصفر ، أما الاوتار الثلاثة الأخرى فقد صنعت من الصلب<sup>(٣)</sup> .

ويعد الائتلاف النغمى لهذه الآلة مقلوب نظيره في الطنبور البزرك ، اذ نجد النغمات في الآلة الأخيرة – اذا ما نظرنا اليها باعتبارها النغمات الرئيسية لقام ما – على نحو تكون فيه نغمة القرار في التفيس ، وتكون النغمة المسيطرة والنغمة التي تحتها في الجهير أو الماء ، أما الائتلاف النغمى في آلتنا هذه فيأخذ وضعاً عكسياً ، اذ تكون نغمة القرار في الجهير ، في حين تأتى النغمة المسيطرة ، وتلك التي تحتها ، في التفيس أو الغليظ .

### مثال

#### على الائتلاف النغمى في آلة الطنبور البغلمة

Corde de laiton. Corde d'acier. Corde d'acier. Corde d'acier.



- ٩٣ -

وإذ ينقسم كل وتر بفعل الأربعة عشر ملمساً التي في العنق ، فإن بمقدوره أن يعطي خمس عشرة نغمة متباينة ، بما في ذلك نغمة البداء ، الأمر الذي يعطينا السلسل أو المجموعات النغمية الآتية :

### مساحة وتباعين النغمات التي يمكن أن يحدثنها الطنبور البغلمة



**المسوامش :**

(١) انظر اللوحة AA ، الشكل رقم (١٢) .

(٢) انظر اللوحة AA ، الشكل رقم (١٣) .

(٣) يقارن لابورد Laborde هذه الآلة بالآلة السيوري ، وان كنا لم نسمع قط في مصر أحداً يشير إلى آلة بهذا الاسم ، ومع ذلك فمن المرجع ، طبقاً لما يقوله هذا المؤلف في دراسته عن الموسيقى أن تكون السيوري هذه هي نفسها الآلة الموسيقية التي وصفناها تحت اسم الطنبور البرزك ، فيما عدا أن البرزك تتزود بخمسة أوتار من الصلب ، ووتر سادس من النحاس الأصفر . وفي الوقت ذاته فإن الآلة التي يسميها لابورد البغلمة أو الطنبور قليلة الشبه بالآلة التي نحن بصدد الحديث عنها ، كما يبين من الرسم الذي قدمه عنها في دراسته عن الموسيقى ، ويختلف الوصف الذي يقدمه عنها ، كثيراً ، عن الوصف الذي نورده لها هنا . اذ يقول :

« ان للبغلمة او الطنبور ، على وجه التقرير ، الشكل نفسه الذي للسيوري ، وان تكن أصغر منها حجماً ، ولا تحمل سوى أوتار ثلاثة : اثنان منها من الصلب ، والثالث وحده من النحاس الأصفر ، وقد ربطت حول العنق أوتار من معن الحيوان ، وحتى تكون النغمات الصادرة عنها أكثر جهارة أو حدة فانها توقع بالريشة ، وعادة ما يعني العازف عليها اثناء عزفه ، وقد صنع جسمها من خشب رقيق ، أما المشدة فلا يكاد يكون بها احناء على الاطلاق ، وأما المصافير فلا توجد ، جميعها ، على جانب العنق ، اذ يوجد بعض منها فوق هذا العنق » .



الفصل السابع

عن رائحة الرؤى  
أو الكمان اليوناني



## المبحث الأول

### حول اسم هذه الآلة

أخذ العرب عن الفرس اسم كمانجة ( كمنجه ) ، ويترکب هذا الاسم في الفارسية من كمان بمعنى قوس و كاه ، السی ينبغي لنا أن نلفظها جياء . ويعني الموضع أو المكان ، وهي كلمة أو اسم تعنى عندهم ما تعنيه عبارة الآلة الموسيقية ذات القوس ، أي ذات الكمان . ذلك أن الفرس يحددون شيئاً ما بالاشارة فقط إلى وظيفته أو إلى طريقة استعمالهم اياه . وهكذا نراهم يقولون على سبيل المثال موضع الشمعة بدلاً من أن يقولوا الشمعدان ، أو يقولون موضع النوم بدلاً من أن يذكروا السرير . . . الخ . وكلمة كمانجة ملحقة بالصفة رومي ، التي تعنى يوناني ، لها في العربية المعنى نفسه لكلمة الكمان اليوناني ، أو كما نقول بالفرنسية *Viole grecque*

ولعل العرب قد أساءوا نطق الكلمة كمان كاه ( أو : كمان جياء ) ، اذا كانوا قد شاءوا أن يحتفظوا لها بهجائها الأصلي<sup>(٢)</sup> ، اذ أن حرف الكاف الذي يعطى ، في الفارسية ، نفس الرنة التي تأخذها الجيم غير المعطشة g ، تقريباً . يلفظ في العربية كافاً ، ولكنهم ، كي يحتفظوا للكلمة بلفظها الفارسي . فد أحلاوا الجيم في موضع الكاف<sup>(٣)</sup> . وهو حرف يقابل في بعض البلدان ( العربية ) حرف g عند الإيطاليين ( الجيم المعطشة ) وفي بلدان أخرى ينطق هذا الحرف نفسه جافاً ( أي غير معطش كما نلفظه نحن ) ، مما جعلهم يكتبونها كمانجة ( بالجيم المعطشة أو غير المعطشة حسب المنطقة ) وليس كمان كاه أو كمانكة .

---

### الهواش :

- (١) كلمة الكماجة الرومي تعنى السكمان اليوناني . انظر اللوحة  
الشكل رقم ١٤ . AA
- (٢) ومع ذلك فهناك حرف طفيف ، اذ تلفظ الكاف الفارسية مثل حرف  
الـ g الماء عندنا مع شيء من الديونه ، على نحو لفظنا نحن للمقطعين  
• guia ، و gnia
- (٣) تلفظ الجيم العربية في سوريا واليمن djé (أي جيماً معطشة) ،  
ولكنها تلفظ في القاهرة ، ويکاد يتم ذلك في كل أرجاء مصر ، جيماً غير  
معطشة على غرار gué أو guié (عندنا) .

## المبحث الثاني حول شكل الكمانجة الرومي أو الكمان اليوناني

شبه آلة الكمان الأوسط هذه ، كثيرة ، تلك الآلة الموسيقية التي عرفناها منذ زمن ليس بالبعيد ، في فرنسا وإيطاليا ، باسم كمان العشاق *viole d'amour* . ولعل هذه الآلة الموسيقية قد جاءتنا عن طريق هؤلاء اليونانيين .

ولقد شاهدنا « كمنجات رومية » من أحجام مختلفة ، بعضها كبير الحجم بالغ الضخامة ، وبعضها الآخر من أحجام أقل ، وينتمي بعض هذه الآلات لنوع بدا لنا بالغ القدم ، في حين بدا لنا أن البعض الآخر ينتمي إلى أشكال أكبر حسداً ، وإن كنا لم نلاحظ أن القوم بفرقون بعض هذه الأشكال عن بعضها الآخر ، لأن يمنحوا كلًا منها اسمًا حاصًا ، أو أنهم دوزنوها بشكل مختلف حينما تباين أحجامها ، لكننا على يقين من أننا قد عرفنا على أن المعيار النغمي يختلف فيما بينها ، وهو الشيء نفسه على وجه التقرير في النظام الموسيقي عند العرب حيث أن مقامًا لا يفترض أن تتغير طبيعته ، طالما قد ظل ترسيب نغمه على حاله .

وتتفق الكمنجة الرومي ، المرسومة في اللوحة AA (١) موقعًا وسطًا بين آلة الكمان *violon* . وبين الخامسة أو آلة الألتور *Alto* . إذ لا تختلف عن الآلة الأخيرة . بصفة أساسية ، إلا في الطريقة التي دوزنت بها .

---

### الهوامش :

(١) انظر اللوحة ، الشكل رقم (١٤) .

### المبحث الثالث

#### عن الائتلاف النغمى فى الكمانجة الرومى

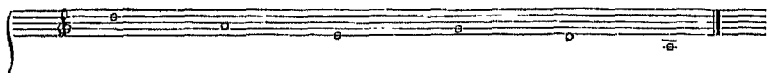
زودت هذه الآلة بائتني عشر وترًا ، ستة منها متحركة وستة أخرى ثوابت ، وقد صنعت الأوتار المتحركة من معى الحيوان ، وهى مشدودة إلى الخارج فوق العنق ، مارة فوق الفرس ثم تمضى لترتبط إلى رافعة الأوتار ، على غرار أوتار آلات الكمان لدينا ، أما الأوتار الثوابت فتصنع من النحاس الأصفر ، ولكنها ، بدلاً من أن تشد على الأنف وعلى ملمس العنق مثل الأوتار الأخرى ، تمر من أسفل ، من خلال الفراغ الذى يظل قائماً بين هذه الأجزاء وقصبة العنق ، حتى يكون بمقدور هذه الأوتار أن تنفذ منه ، وأن تتردد فيه بحرية ، ودون أن تصطدم بالحشب من أية جهة ، ثم تعبر بعد ذلك الفرس عن طريق ثقوب صغيرة أحدثت فى سمك هذه الفرس عند نحو منتصف ارتفاعها ، ثم تمضى لترتبط فيما تحت رافعة الأوتار ، فى الطرف المقابل لاطرف الذى ربطت إليه الأوتار المتحركة ، المصنوعة من معى الحيوان .

ولا يتم العزف إلا على الأوتار المصنوعة من معى الحيوان ، ولا يتم مطلقاً على تلك المصنوعة من النحاس الأصفر ، فحتى لو شئنا ذلك لما استطعنا ، فوجود هذه أسفل العنق ، أو تحت الأوتار الأخرى ، قد جعل مثل هذا الأمر شيئاً مستحيل الحدوث . وتنحصر فائدة هذه الأوتار المصنوعة من النحاس ، فيما يبدو ، أنها تكرر ترددات ونغمات الأوتار الأخرى . عند العزف على الأوتار الأول .

واليكم الائتلاف النغمى لهذه وتلك من الأوتار .

- ١٠١ -

### الائتلاف النغمى للأوتار المصنوعة من معن الحيوان<sup>(١)</sup>



### الائتلاف النغمى للأوتار المصنوعة من النحاس الأصفر



وحيث لا توجد قط ملامس ثابتة للكمانجة الرومى ، فليس لها ،  
بالنالى ، سلم نغمى خاص بها ، ويستطيع العازف أن يحصل على حريته ،  
نتيجة لذلك ، وبدون أى عائق ، وعن طريق كل واحد من أوتارها ، مع كافه  
الأنغام التي تستطيع هذه الأوتار أن تصدرها ، على طول امتدادها ، على  
النحو الذى يستطعه ذلك العازف على أوتار آلات الكمان لدينا .

(١) عرف هذا الائتلاف النجمي في أوروبا في القرن السادس عشر ، ويقاد يكون هو نفسه الائتلاف النجمي للباس أو الفيولونسيل من وضع جاسبيار دويغو بروجكار gaspar Duifffoprugcar . عازف العود البرولى ، والمولود في البرولو بيطالبلا . فــى دهابه العرس الخامس عشر . ولعل الفرق الوحيد الذي قد يوجد بين الائتلاف النجمي للباس أو فيولونسيل هذا العازف . وبين نظره في الكمانجه الرومي . هو أن الآلة الأولى تستعمل على نعمة أزيد . وأن نعمات الآلة الثانية تجيء من نسبة على طريقه جاسبيار دويغو بروجكار . من المعنــى الســيــار .

واليكم الاختلاف النغمي للباص



وعندما تقرؤه من اليمين الى الشمال ، يصبح ، على وجه التقرير ،  
الشيء نفسه الحالص بالاختلف النغمى للكمنجه الرومى .  
حول دوييو بروجكار ، انظر : القاموس التاريخي للموسيقىين من  
وضع ال . شورون ، و . ف . فابول .

Dictionnaire historique des musiciens, par M.M. Al-Choron et F. Fayolle

- ١٠٣ -

لِفَصْلِ الثَّامِنِ

بِعَنْ آلَهَ الْقَدَّارَيْنَ (١)

---

هامش :

(١) انظر اللوحة BB ، الشكل رقم (١) .



### المبحث الأول

حول المعنى الحقيقي لاسم القانون عند اطلاقه على آلة موسيقية . الغرض المبدئي للآلات التي يشار إليها بهذا الاسم . كيفية استخدام بطييموس لهذا النوع من الآلات حين وضع مؤلفه عن الهمونيات

من غير المرجح أن يكون لكلمة قانون في العربية ، أصل مغاير لكلمة *kanōn* اليونانية ، فلهذه الكلمة ونلک ، في اللغتين ، نفس المعنى أو المدلول ، فهما تعنيان ، هنا وهناك ، النمط ، الأنماذج ، القاعدة ، الوزن ، وفي بعض الأحيان تؤخذ هذه الكلمة بمعنى القانون ، التعريفة ، الثمن الثابت أو المحدد ، معدل الثمن للسلع المختلفة التي باع في السوق ، ومع ذلك فلا يمكن الافتراض بأن من الممكن أن تستخدم في هذه المعانى الأخيرة للإشارة إلى آلة موسيقية .

ومن جهة أخرى فإن شكل شبه المنحرف الذي يتخذه القانون المصرى ، وهذا العدد الذى لا نهاية له من الخطوط النسبية التى يتكون منها سطحه الواقع بين الضلعين المتوازيين ، والذى شدت الأوتار عليه ، يدل ، فيما يبدو ، على العكس ، على أن هذه الآلة كان من شأنها ، فى الأصل ، أن تستخدم قاعدة ، أو بالأحرى سلامة نسبية أو قياسية ، لكنى نقارن على أساسها الأطوال المختلفة للأوتار ، حتى نقيم – على هذا الأساس – ونحدد العلاقات المتباينة للنغمات ، ولكن تستخدم ( هذه الآلة ) فى نهاية المطاف نمطاً أو أنموذجاً لكل الآلات الوترية . وفي الواقع الأمر ، فقد كانت هذه الآلة تستخدم فيما مضى ، فى مصر ، لهذا الغرض بالذات ، على يد المصريين .

وقد استخدم بطليموس ، الموسيقى والعالم الرياضي ، والذى ولد فى نهراطيس فى الدلتا ، وترعرع فى بيلوز ( تل الفرما أو بالوظة ) ، فى القرن الثاني من العصر المسيحى ، آلة من هذا النوع ، لتكون برهاناً أو قياساً لصحة العلاقات الهاارمونية للنغمات ، عن طريق ( ضبط ) طول الأوتار . وفي الواقع فاننا نجد لبطليموس هذا رسماً للقانون فى دراسته عن الهاارمونيات *Traité des Harmoniques* ، ص ٥٢٣ ، من المخطوطة اليونانية المحفوظة في المكتبة *Bibliothèque Impériale* تحت رقم ٢٤٥٧ ، فوق الجانب من الرسم ، الذي يفترض أن الأوتار قد ربطت فيه نقرأ هذه الكلمات *basis canon* أي قاعدة القانون ، مما يدل بوضوح على أن اسم قانون ، في اللغة العربية ، وكذلك اسم *kanôn* ، في اليونانية ، ومدلولهما واحد ، لم يطلقا في الأصل على الآلة التي نحن بصدد الحديث عنها إلا بمعنى قاعدة ، وزن ، نمط ، أنموذج ، وأن الاستخدام المبدئي لهذه الآلة كان للمقارنة بين أطوال ونسب الأوتار إلى بعضها البعض . ( في آلة وترية ما ) وكذلك لتحديد العلاقات المختلفة بين النغمات ، وهو الأمر الذي ينظر إليه العرب ، حتى اليوم ، باعتباره لب النظام الموسيقى وجوهره ، وعليينا أن نستعيد إلى الأذهان ، أن نظامهم الموسيقى ، طبقاً لاعتراف مؤلفيهما ، وهو ما سبق أن أشرنا إليه في دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر \* قد جاء محاكاة لنظام الموسيقى لدى الأغريق .

---

\* المجلد الثامن من الترجمة العربية .

### المبحث الثاني

عن هوية او اصل القانون الأصل ، او القانون الأنموذج الذى صنعت على غراره آلات القانون الأخرى – حول التشابه القائم بين رسم آلة قانون محفورة فوق الآثار المصرية القديمة والقانون وحيد الوتر الذى ابتكره بطليموس – رأى جديد حول اصل الآلة الموسيقية وحيدة الوتر

لا بد أنه قد كانت هناك بالضرورة ، بخلاف القانون الذى نحن بصدده « آلة فياسية » أخرى تعد معياراً موسيقياً على نحو ما ، أو كانت – حتى يكون حديثنا موسيقياً صرفاً – تستخدم قانوناً مبدئياً ، وفي الواقع الأمر فقد كانت هناك القينارة وحيدة الوتر ، وهى بدورها آلة قانون ، كانت وظيفتها تقتصر على تقسيم وقياس الوتر ، إلى كل من أجزاءه الرنانة ، على قدر ما تسنطبيع نغمة هذا الجزء من الأجزاء الرنانة للوتر أن تكون نغمة رئيسية ، مقدرة ومميزة عن نغمات الأجزاء الرنانة الأخرى ، وحتى يتم التعبير بواسطة طول الجزء الرنان – عن العلاقة بين النغمة التى يحدنها أى من هذه الأجزاء . والنغمة التى تصدر عن الوتر ككل .

كذلك كانت القينارة وحيدة الوتر ، التى عرفت منذ أقدم العصور باعتبارها الأنموذج الأول للنظام الموسيقى ، تستخدم دوماً لتبيان التقسيم الهاارمونى للوتر ، ولهذا كان بطليموس يطلق عليها اسم مونوكوردوس قانون (أى القانون وحيد الوتر) . ونجد رسمما لهذه الآلة ، قريب الشبه برسم قانون بطليموس الذى سبق أن تحدثنا عنه ، والذى يتخد شكل شبه المنحرف ، وذلك فى المخطوطة اليونانية نفسها : دراسة فى الهاارمونيات ،

### التي ذكرناها في البحث الأول .

ونمة ملاحظة مثيرة للضلال ، ومن الطريق والمهم أن نقدمها هنا ، وهي أن القانون المونوكور لبطليموس ، يشبه تمام الشبه شكلا يراه المرء محفورا بين النقوش والرسوم الرمزية التي تزيين المباني الأثرية القديمة في مصر ، وهو الشكل الذي يبدو في بعض الأحيان مزودا بـ (عصفورة) واحد ، ويبعد في أحيان أخرى مزودا بـ (عدين) ، ويتحدث لابورد في مقالته عن الموسيقى ، المجلد الأول ص ٢٩١ - ٢٩٢ ، عن آلة موسيقية شبيهة بتلك التي نقلت من هليوبوليس في مصر إلى روما ، في عهد أغسطس ، والتي يعتقد أنها أقيمت في عهد سيزروستريوس ، قبل حرب طروادة بنحو أربعة قرون . ولهذه الآلة ، على النحو الذي رسمت عليه ، في دراسة لابورد عن الموسيقى التي سبقت الاشارة إليها ، وتران ، لكننا لم نجد بين الآلات الموسيقية التي تفحصناها باهتمام ، سواء بين نقوش المسالات في الأقصر والكرنك وهليوبوليس ، أو في نقوش مبان أثرية أخرى مثل المقابر والمعابد والتوابيت ... الخ ، لم نجد آلة واحدة يشتم منها أثر محسوس للأوتار التي لا بد أنها كانت مزودة بها ، وتدفعنا الأمانة والأخلاق اللذان التزمنا بهما كواجب نعرض عليه عند ملاحظة كل ما نورده هنا ، لأن نبوح بمثل هذا الاعتراف .

ومع ذلك ، فإذا كان هذا الشكل ، وهذا أمر مرجع للغاية ، هو صورة آلة موسيقية كانت تستخدم في مصر القديمة ، وإذا ما كان ما ظنناه أو تادا هي أو تاد بالفعل ، وإذا كانت توجد وبالتالي من بين هذه الأشياء آلات وحيدة الوتر ، أي ذات وتر واحد ، وآلات أخرى مزدوجة الوتر ، أي ذات وترتين فسيكون من الطبيعي للغاية أن نظن أنه ، في بلد لا تحيد العادات والتقاليد فيها أو تمييل ، أقل ميل ، لا فيما ندر ، وبمشقة بالغة ، قد أمكن الاحتفاظ

بالالات وحيدة الورق ، حتى عصر بطليموس ، بالشكل الذى كان لها فى العصور بالغه القدم . وبصفة خاصه اذا ما كانت آلات الفانون قد حظيت باهتمام المصريين لها بشكل دينى ، وبيدو الامور كلها تعلم عن ذلك فوضعت فى عداد الرموز والشعارات المقدسه التي شمل الجزء الاكبر من نقوشهم الهيروغليفية ، وبمعنى آخر فان من العسير علينا الا نصدق كل ذلك اذا ما تأملنا هذه الانواع من الآلات الموسيقيه المنقوشه ، كما تبدو فوق المعابد وفوق كل المنشئات الدينية للمصريين القدماء ، حيث نجدتها في غالبية الأحيان ، في مشاهده تمثل الطقوس الدينية لهذا الشعب ، وفضلا عن ذلك ، فطبقا لروايه الكاهن المصري الذى نقل اليانا أفلاطون ، في حواريه تيماؤس ، لقاءه مع سولون ، وطبقا لما لاحظناه نحن أنفسنا ، فان القوم فى مصر لم يكونوا ليهملوا قط ، نقش أى شيء قد تكون لهفائدة ما ، ويستحق بالنالى أن تخلي ذكراه فوق المباني ، وقد شاهدنا هذه الآثار وهى تزخر برسوم نمثل حفلات العبادة الدينية ، وبالرموز والاستعارات المقدسة وأعمال الزراعة ، ومارين الرياضة ، وممارسات الفن ، ومعالم التاريخ ، والمعارك ، والألعاب ... الخ .

### المبحث الثالث

المعنى المجازى والرمزى الذى يلحقه المصريون القدماء برسومهم الاشكال المختلفة للقانون - التطبيقات العملية التى قامت بها هذه الشعوب ، وشعوب كثيرة أخرى قديمة ، وقام بها فلاسفة كثيرون من الاغريق القدماء من بعدهم ، بهذه الانواع من الآلات الموسيقية للتدليل على المساواة الكونية والالهية - دوافع المعنى الرمزى الذى يلحق برسوم أو تمثيل القانون

على نحو ما حظى القانون ثلاثة الأوبار ، أو قيسارة عطارد القديمة ذات الأوبار السلاطة ، بالنجيل والتقدیس باعتبارها رمزا للفصول الثلاثة<sup>(١)</sup> التي تقسم السنة في مصر ، فعد أمكن القانون ذو الوترین أن يكون كذلك رمزا للنهار والليل ، أو لنصفى السنة ، اللذين تنقل الشمس خلال كل منها من مدار آخر . وهو ما كان الأقدمون يعنون عنه كذلك بالحكاية الرمزية لبروزدين ، الذى كان يقضى ستة أشهر ( في العام ) في جحيم بلتونون ( وهو الوقت الذى تأخذ الشمس فيه ، أو بالأحرى الأرض ، في الانتقال من خط الاستواء إلى مدار الجدى ثم في العودة من هذا المدار إلى خط الاستواء ) ، وستة أشهر أخرى على الأرض مع أمه خريس ( وهو الوقت الذى يستغرقه الشمس في الانتقال من خط الاستواء إلى مدار السرطان والعودة من هذا المدار إلى خط الاستواء ) . وبمعنى آخر ، فحين يفكى المرء أن المصريين القدماء ( في رواية أفلاطون وبلوتوارخى ) سعوا منهم إلى توحيد كل المعارف الإنسانية ، في رابطة عامة ، وإلى أن يكونوا منها جمبعا نظاما

واحداً ، تُسْتَطِعُ فِيهِ كُلُّ مَعْرِفَةٍ مِنْ هَذِهِ الْمَعْارِفِ أَنْ تَكْتُسَبْ وَضُوحاً أَكْبَرْ  
مَدِي وَأَكْبَرْ اَتْسَاعاً ، مَا إِنْ يَشْمَلُهَا نُورُ تَالِقِ الْأَخْرَيَاتِ ، وَحِينَ يَسْتَدِعُ إِلَى  
ذَاكِرَتِهِ الْعُنَيْةُ الدَّعُوبُ وَالْمَوْسُوَّسَةُ الَّتِي كَانُوا يَتَخَذُونَهَا فِي أَنْ يَرْبِطُوا كُلَّ  
شَيْءٍ ، إِلَى مَبْدَأِ وَاحِدٍ وَوَحِيدٍ ، وَفِي أَلَا يَدْعُوا – لِتَقْلِيلِهِ – أَيَا مِنْ الرِّوابِطِ  
الْمُشْتَرِكَةِ لِلْعِلَمَوْنَ وَالْفَنُونَ ، أَوْ تَلْكَ الَّتِي يَمْكُنُ أَنْ تَكُونَ لَهَا فِيمَا بَيْنَهَا ،  
سَوَاءً كَانُوا يَنْظَرُونَ إِلَى هَذِهِ الْعَلَاقَاتِ بِإِعْتِبارِهَا عَلَاقَاتٌ طَبِيعِيَّةٌ أَوْ مَبَارِزَةٌ ،  
أَوْ كَانُوا يَنْظَرُونَ إِلَيْهَا كَوْحِي يَسْتَوْحِنُهُ مِنْ الْعَبْرِيَّةِ الْمَجَارِيَّةِ لِهَذِهِ الْعَصُورِ  
الْمُتَأْخِرَةِ ، فَإِنْ عَلَيْهِ أَنْ يَسْتَتَّجِعَ أَنَّ الْآلَةَ الْمُوسَيِّقِيَّةَ وَحِيدَةُ الْوَرِيرِ ، بِإِعْتِبارِهَا  
النُّمْطُ الْمِبَدَئِيُّ لِنَظَامِ الْهَارْمَوْنِيَّةِ الْمُوسَيِّقِيَّةِ كُلِّهِ ، قَدْ أَمْكَنَهَا أَنْ تَصْبِحَ ،  
عَنْ طَرِيقِ السَّمَائِلِ ، رَمْزاً لِنَظَامِ الْهَارْمَوْنِيَّةِ الْكَوِيَّةِ وَالْفَلَكِيَّةِ عَلَى اطْلَاقِهِ ،  
بَلْ كَادَ الْأَمْرُ يَصْبِحُ شَيْئاً رَاسِخَاً ، حَتَّى أَنْ أَفْلَاطُونَ وَفِيَتَاغُورُتَ ، الَّذِيْنَ  
نَهَلَا فَلِسْفِيَّهُمَا مِنْ مَدْرَسَةِ الْكَهَانَةِ فِي مَصْرِ الْقَدِيمَةِ ، وَالَّذِيْنَ وَسَعَا هَنَا  
وَطَوَّرُوا مَعَارِفَهُمَا ، كَانَا عَلَى يَقِينٍ كَدَلِكَ بِأَنَّ الْمِبَادِئَ الْأَسَاسِيَّةِ لِلْمُوسَيِّقِيِّ ،  
ذَاتِ صَلْةٍ فَرْبِيٍّ وَمَصَاهِرِيٍّ بِمِبَادِئِ الْفَلَكِ ، حَتَّى بَلَغَ بِهِمَا الْأَمْرُ أَنْ ظَنَّا أَنَّ  
الْمَرْءَ يَصْبِحَ أَكْبَرْ مَقْدَرَةً عَلَى أَنْ يَفْهُمَكَ بِنَجْاحٍ عَدَ دِرَاسَتِهِ لِهَذِهِ الْعَلَمِ الْأَخِيرِ  
إِذَا مَا كَانَ قَدْ اسْتَحْوَذَ جَيْداً عَلَى الْعِلْمِ الْأَوَّلِ . وَمَعَ ذَلِكَ ، فَحَتَّى لَا تَنْسَبَ  
إِلَيْنَا فَكْرَةٌ مِمَّا تَلَهُ ، تَبَدُّلَ بِلَارِيبِ مَجَافِيَّةِ الْمَعْقَلِ ، وَخَرَافِيَّةِ ، لَكَثِيرٍ مِنَ النَّاسِ ،  
وَبِصَفَّةِ خَاصَّةٍ لِأَوْلَانِكَ الَّذِيْنَ يَسْتَبِقُونَ عِلْمَ الْمُوسَيِّقِيِّ دَاخِلَ الْمَدُودِ الضَّيْقَةِ ،  
الَّتِي سَجَنَتْهُ الْجَهَالَةُ وَالْمَارِسَةُ النَّمْطِيَّةُ بَيْنَ جَدَارَاهُمَا حَتَّى الْيَوْمِ ، فَسُوفَ  
نَنْقُلُ حَرْفِياً نَصَا مَتَراً لِلانتِبَاهِ مِنَ الْكِتَابِ السَّابِعِ مِنْ جَمْهُورِيَّةِ أَفْلَاطُونَ ،  
حِيثُ بِدُورِ الْحَدِيثِ حَولَ الرِّوابِطِ الَّتِي كَانَتْ تَقُومُ بَيْنَ الْمُوسَيِّقِيِّ وَالْفَلَكِ ،  
وَحَولَ الْمَعْوِنَةِ الَّتِي يَسْتَطِعُ أَيْ اَمْرٍ أَنْ يَحْصُلَ عَلَيْهَا مِنْ مِبَادِئِ أَوْلَانِكَ هَذِينَ  
الْعَلَمِيْنَ كَمَا يَسْتَدِلُ أَوْ يَسْتَوْقِنُ مِنَ الْإِمَانِيِّ .

- ١١٢ -

يدور الحوار بين سقراط وجلاوكوس حول العلوم التي يرى من الأوفق أن يتقبلها في الجمهورية ، فيوضح سقراط الموسيقى في عداد هذه العلوم • و يجعلنا القليل الذي نقيسه من هذه الحوارية أن نحكم بسهولة على الباقي : « سقراط : ولكن ، أى نوع من هذه العلوم التي ناسبنا بالضرورة ، تستطيع أن تذكره ؟

جلاوكوس : لا سمعنى الذاكرة قط الآن .

سقراط : ومع ذلك فإن الآلهة تقدم لنا أنواعاً كثيرة من هذه العلوم وليس نوعاً واحداً .

جلاوكوس : وما هي هذه الأنواع ؟

سقراط : أولاً هناك من هذه الانواع ذلك الفن الذي يحاكي الفلك ويمثله في الأهمية ؟

جلاوكوس : فما هو اذن ؟

سقراط : فكما أن العيون قد خلقت كي تراقب النجوم (الفلك) . فيبدو أن الأذن قد جاءت على نحو نستطيع معه أن تلقط الحركات الهاarmonie ! ولهذا يظن الفياغوريون أن هذين العلمين (الفلك والموسيقى) توأمان . وهو أمر نقر به ، نحن كذلك » .

وانا على يقين من أن الناس كانوا يقارنون ، منذ زمان لا نعيه الذاكرة ، بين الهاarmonie الكونية (الآلهية) والهاarmonie الموسيقية ، وأنهم كانوا يقيّمون مقاربـات بين الكواكب السبعة والأنغـام السبعة للموسيقـي(١) ، وأنهم قد متلوـا الفصـول بأوتـار القيـتارة ، بالإضافة إلى ما يخبرـنا به أفلاطـون هنا ، وهو الذي كان يستمد آراءـه الفلـسفـية من

المصريين . وكل ذلك يخول لنا أن نعتقد أن الآلة الموسيقية ، وحيدة الوتر ، التي شاهدناها بين الرموز المقدسة المرسومة فوق المعابد القديمة في مصر العليا ، كانت تستخدم هناك ، ليس كآلة موسيقية وحسب ، وإنما كذلك كرمز لهاARMONIE حرفة الكون ولتلقيبات الفضول الدورية ، والمسافات الخاصة بالكواكب والنجوم فيما بينها ، إذ أن لكل الألغاز والرموز غرضاً واحداً . هو أن تبسط وأن تخلد المعرفة بقوانين الطبيعة ، عن طريق دراسة دائمة ومتعمقة ، وبفعل ملاحظات مستمرة . وفي إطار هذه العلاقة المزدوجة ، ولا يحق لأحد أن يشك في ذلك ، كان فيثاغورث يطلب قصداً إلى تلاميذه أن يعودوا دون انقطاع إلى القيثارة وحيدة الوتر ، ذلك أن الحركة الكونية طبقاً لرأي هذا التلميذ، لكهان مصر (فيثاغورث) تشكل تناغماً هارمونياً محسوساً هو من شأن الموسيقى ، كذلك فعل أساس هذا المبدأ نفسه قال باناكماس *Panaemus* ، الفياسوف الفيتاغوري ، منذ ذلك الحين<sup>(٢)</sup> ، أن واجب الموسيقى ، ليس فقط أن تنظم النغمات فيما بينها ، وإنما كذلك أن تدرس وأن تتبع قوانين الهارمونية ، في كل ما تضمه الطبيعة .

### الهواش :

(١) استمرت عادة المقابلة أو الربط بين النغمات الموسيقية والهارمونية الكونية والكواكب بين الموسيقيين الاغريق واللاتين ، ونجد لها كذلك بعض أثر عند بداية القرن الثامن من العصر المسيحي (التاريخ الميلادي ) .

(٢) واليكم ما يورده لنا في هذا الصدد أديستيد كانطليان في دراسته عن الموسيقى : édit et Meibomius in 4e, Amstelodami, 1652 الكتاب الأول ، ص ٣ ، ٢ ، حيث نقرأ هذا النص الذي يسترعي الانتباه : « غير أنها (أى الموسيقى) الفن الوحيد الذى يتافق ، كما نقول باختصار مع كل أمر فيه امتداد ، وكذلك تلون مع كل وقت : نارة باضائتها على الروح زينة التناسق (الهارمونية) ، وتارة بتشكيلها الجسم وفقا للنغمات الرقيقة ، حيث أنها ملائمة كذلك للصبية . ومن أجل ذلك فانها تعتبر صالحة من واقع منحها . ومع مرور العمر فانها تمنع طلاوة تارة النغمة الكلام ، وتارة للحديث بأسره في اختصار .

وعلى ذلك فانها تفسر للمتقدمين في العمر طبيعة وحدات النغم واختلافات (النغمات) المتفقة ، حقا انها لتوضح تماما الهارمونية (التناسق) التي توجد بذاتها في جميع الأجسام ، وكذلك – وهو أمر فائق العظمة فائق الكمال – الهارمونية التي تتعلق بالروح ، والتي من العسير أن يدرك كنهها أحد من البشر : أنها تملك أن تمد الأفراد والجماعات بالقدرة على التفكير . من أحسن ذلك السبب فإن مهولة الرجل المكييم باناكماس الفيناغوري ، بالنسبة لي ، شاهد مقدس ، فهو الذي قال ان الغرض من الموسيقى ليس فقط تأليف فنون الصوت ، ولكن كل ماتحتويه الطبيعة في مجالها : ما تجمعه وتؤلف بينه وتنظمه .

حقا ان هذا سوف يوضح فيما هسو آت عند حديثنا هنا لك عن الخطبة » . ( عن اللاتينية )

#### المبحث الرابع

#### حول الأنواع المختلفة من الآلات الموسيقية

#### التي ابتكرت محاكاة للآلات المبدئية

يولد فيما النماذل الباعث على الدهشة ، والذى فدمه الشكل .  
سواء شكل القانون وحيد الور لبطيموس ، أو شكل القانون الذى  
وجدناه منقوشا على المباني القديمة فى مصر ، وكذلك شكل الآلات  
المusicية الشرقية ، التى عرف اليوم باسم كمبحة أو فيسارة – يولد لدينا  
أفكارا أخرى تكشف لنا – ان كانت هذه الأفكار صحيحة ، مسرة تقدم  
أو تطور الابتكارات التى أدى إلى ظهور عالمه الآلات الورقية .

وإذا نظرنا إلى هذا المثال باعتباره دليلا لا يرقى إليه الشك على  
الأصل المشترك لهذه الأنواع المختلفة من الآلات . فإن كل سؤال بجعلنا ،  
أكبر فاكرا ، على يقين بأن الآلات الأخرى قد ابتكرت محاكاة للآلية وحدة  
الوتر . ثم اكتسبت هذه الآلات الأخيرة ، بفعل التوسيع والتجاوز فى  
استخدام هذه الآلة ، اكتمالا ، أصبح – حين أدى إلى اهمال الآلة المبدئية  
ومجادلات الفلسفية التى كرستها – منبعا لذلك الفن الباطل ، والساfe  
والشاذ ، والذى أطلق عليه ، عن غير جدارة ، اسم موسيقى ، مهما نكر  
علاقته بهذا العلم واهيه . فبمجرد أن بدأ الموسيقيون يضيفون إلى آلة  
القانون أو نارا جديدة ، وعديدة ، أخذت هذه الآلة – بخلاف من أن يصر  
استعمالها على قياس أطوال الأووار وتحديد العلاقات الهاARMONIE بين  
النغمات ولحس اختيار أي منها – سستخدم فى الميلودى . والنطريت الذى  
كان حتى ذلك الوقت – فيما بدا – لا يناسب . ولا ينبغي أن ينسى ،

- ١٦ -

الا للصوت البشري . الآله الطبيعية الوحيدة الفادرة على نفديم رغم  
معبرة ، بشكل حفيقي . وقمنة بان شد انسانا . وأن تمس شغاف  
قلوبنا ، وبالتالي فانها وحدها الصالحة للفناء والهياحة له ، ولقد كان  
الاعريق الأقدمون ، وبصعفة خاصة أهالى لاليديمويا ، لكي يتحولوا دون  
حدوث انحلال أو فساد مماثل — يعافون بفسوة بالغة أولئك الذين كان  
ما ينكرونه من بدع فى الموسيقى يؤدى الى تغيير المسار النافع والحفيفى  
للقينارات — القوانين . باستخدامهم ايها فى مجال ما كان ينبغي أن يظهر  
الى حيز الوجود . فى هذه القرون المتأخرة ، ليس لانه وليد ابتكار لا يحظى  
بأى نرجيب . وإنما بسبب ما يوجد وراءه من نروه وطيش يبعنان على  
الضحك لمجاف ساتهما كل ما هو سليم من عمل وذوق واحساس ، ولعله لم  
يكن يسمح . فى هذه الفترة كذلك ، بعدم المدى حتى نهاية الشوط فى  
المحاولات الأولى التى كان القوم يسعون بها لتحقيق المباحث التى نغيرنا  
اليوم ، ولا بد أن كان لهذه الدوافع عندئذ ، ولدوافع أخرى ، كثيرة بلا  
جدال ، نجهلها نحن ، القدر الكافى من القوة ، حتى يؤدى الى تغريم ، أو  
انزال عقاب شائن ، بأولئك الذين يتجرسون على اضافة أوبار جديدة الى  
القينارة ، لكن الأمر المؤتوف به للغاية ، أن المطاعن الرئيسية الى  
كانت تعاب على المذنبين ، فى هذه الحالة ، أنه يحرقون القوانين ،  
ويفسدون التقاليد باتلافهم للموسيقى .

ومن المرجح أن يكون القانون متعدد الأوبار الذى على هيئة سبه  
منحرف ، قد أوحى كذلك بظهور أنواع جديدة من آلات موسيقية مماثلة  
له مثل السنطر أو السنطور ، عند الشرقيين المحدثين ، ومثل آلات  
البسالتريون والسنطبر ( النبانون ) والهارب القديم ، وقد أوحى الأخير  
بدوره بفكرة الهارب ( القينار ) الحديث [ البيانو الصغير ] والبيانو

القياري ، والبيانو الحديث لدينا . وهكذا يحدث في غالبية الأحيان ، أن يؤدى اكتشاف مفيد ، كان الموجى إليه فى البداية أمراً طبيعياً للغاية وبالغ البساطة . إلى اسحادات مختبرات أكبر تكلفاً وأشد تعقيداً ، وتؤدى هذه بدورها إلى اكتشافات تعقิดاتها أشد . لافعل إلا أن تنلّف الفن . بدلاً من أن تسهم في تطويره واكتماله ، بالإضافة إلى ما تسببه من حيرة وارباك . بفعل آلاف الصعوبات والعقبات التي لا جدوى ولا نفع منها ، يقدر ما هي صيامية طائشة . ويمكننا أن نقول الشيء ذاته عن الأنواع الأخرى من الآلات الموسيقية . فقد كان شكل تلك في البداية بالغ البساطة ، كما كان استخدامها أمراً طبيعياً لل LCS ، على التحول الذي ذكرناه في مبحثنا حول الأنواع المختلفة والأسماء المختلفة للآلات الموسيقية ، التي يلاحظها المرء بين النقوش التي تزدان بها المباني الأثرية القديمة في مصر\* .

---

\* انظر المجلد السابع من الترجمة العربية (المترجم) :

### المبحث الخامس

#### عن الشكل العام ، وعن الأطوال الرئيسية للقانون عند المصريين المحدثين

سبق لنا القول بأن آلة القانون تأخذ ، عند المصريين ، هيئة شبه منحرف<sup>(١)</sup> ، فلا يبقى علينا الا أن نضيف هنا ، حول هذه النقطة ، أن شبه المنحرف هذا ينتهي ، من ناحية اليمين ، بالجانب D الذي يفضى إلى زاوية قائمة بفعل واحد من أطرافه على القاعدة Et ، وبفعل الطرف الآخر على القمة St ، وينتهي يسارا ، شبه المنحرف هذا ، بزاوية حادة ، أى أن خط الجانب الأيمن D يرتفع راسيا من القاعدة إلى القمة ، فى حين أن خط الجانب الأيسر E يعلو معها بميل أو انحراف . وسوف يؤدى ايرادنا لأطوال هذه الخطوط ، التى سنقوم بوصفها ، إلى تقديم فكرة دقيقة حول شكل هذه الآلة الموسيقية .

يبلغ طول خط القمة ، حين نفترض ابتداءه عند الطرف العلوى للبنجاك C ، ونطيل منه على نحو يوازى قمة المشدة حتى يبلغ طرف هذا الجزء من الآلة T ، من الناحية اليمنى ٣٢٥ مم ، ومع ذلك فحين نحذف من هذا الامتداد ٦١ مم تنتهى إلى البنجاك ، الذى يشكل فى كل امتداده نتوءا خارج جسم الآلة الموسيقية ، وهو الأمر الذى تسهل ملاحظته فى الجزء E من الشكل ٢ ، الذى يمثل شكلا جانبيا ( بروفيل ) للقانون ، وعندما لا تقىس الخط من القمة الا من فوق المشدة ، فلن يبلغ طول هذا الخط سوى ٣٦٤ م ، وبرغم هذا ، فحيث أن المشدة تتجاوز كذلك جسم الآلة بـ ١٩ مم عن كل امتداد الجانب الأيمن D ، وهو الأمر الذى لم

- ١١٩ -

نستطيع أن نجعل منه شيئاً ملماساً إلا في الشكل المأبى (البروفيل) (٢)  
لهذه الآلة ، فقد لا يكون بمقدورنا أن نجتازه هذه الزيادة ، وأن نقلص  
طول خط القمة ، وبالتالي ، إلى ٢٤٥ مم .

أما خط القاعدة B ، حين نضمنه عرض خط البنجاك EC ، فيبلغ  
امتداده ٩٥٣ مم ، فإذا استبعدنا الجزء EC من هذا الطول الذي ينتمي إلى  
البنجاك (٣) ، والذي يبلغ نتوءه في هذا الموضع ٩٢ مم ، فإن هذا الخط  
ينقص إلى ٨٦١ مم ، فإذا ما اجتزأنا ، كذلك ، الجزء C من هذا الطول ،  
أي تلك التسعة عشر ملليمترًا التي تتجاوز بها مشيدة التناغم جسم الآلة .  
كما سبق أن استرعينا الانتباه ، فلن يتبقى ، طولاً لخط القاعدة ، سوى  
٨٤٢ مم .

وأما عن الخط الذي يشكل نهاية سطح الآلة من الجهة اليمنى ، سواء  
قسناء من فوق المشددة أو من فوق الجزء الذي يكون أسفل القانون ، فإن  
طوله في الحالتين يظل هو نفسه ، بالغاً ٣٧٧ مم ، ويبلغ طول الخط المائل  
الذي يتم السطح من الجانب الأيسر و ، مقيساً من فوق البنجاك  
٧٥٧ مم ، ولكنه لا يبلغ سوى ٦٨٨ مم ، حين يقاس من أعلى جسم القانون  
والذي لا يشكل البنجاك EC جزءاً منه .

فإذا ما عرفنا هذه الأطوال المختلفة ، فلن يتبقى علينا كيما نحصل  
على محيط صندوق الجسم الرنان ، إلا أن نقابل بين الأبعاد الأخيرة التي  
تجمعت لدينا والتي تبلغ بالنسبة إلى خط القمة ٢٤٥ مم ، وبالنسبة لخط  
القاعدة ٨٤٢ مم ، وبالنسبة للخط المائل الذي يتم السطح من الجانب الأيمن  
٣٧٧ مم ، وبالنسبة للخط المائل الذي يشكل نهاية للجانب الأيسر من  
السطح نفسه ٦٨٨ مم ، أما عن سمك الآلة فهو متساوٍ في كل امتداد  
الصندوق ، ويبلغ ٤٧ مم .

---

الهواش :

- (١) انظر اللوحة BB ، الشكل رقم (١) .
- (٢) انظر D t. من اللوحة BB ، الشكل رقم (٢) .
- (٣) انظر اللوحة BB ، الشكل رقم (٣) .

## المبحث السادس حول أجزاء القانون ، والاسم العربي الخاص بكل جزء منها (١)

حاكم الاجزاء التي تتكون منها آلة القانون :

المشدة أو مشدة التناجم A ، والوصلات E ، وهى تلك السطوح  
التي تغطى عمق الآلة من جهاتها الأربع ، وأسفل الجسم الرنان ، والبنجاك  
EO والأوتاد h ، والأوتار r ، والأنف L ، والفرس v ،  
والمسامح O ، ورافعة الأوتار t ، والمفتاح(٢) ، واللامس(٣) ، وريشة  
العنف(٤) .

وفي اللغة العربية يطلق على مشيدة التناغم A اسم وجهه ، ويطلق على وصلة قمة الآلة اسم قبلة أي المقدمة ، وعلى وصلة الجانب الأيمن اسم قب أي الرئيس أو رأس الآلة<sup>(٥)</sup> ، ويسمى الجانب المقابل للمشيدة أو الوجه ، أي أسفل الجسم الرنان باسم الظهر<sup>(٦)</sup> وهو ما يقابل كلمة le dos عندنا ، ويشار الى البنجاك EC باسم بيت الملاوي أو المسطرة . أما الأوتناد h (العصافير) فيشار اليها باسم الملاوية ، وتعنى الكلمة العربية اوتار ما تعنيه كلمة Cordes عندنا<sup>(٧)</sup> ، ويعرف الجزء من الوتر الأكثر قربا من الفرس باسم جانب الحاد ، أي جانب النغمات الحادة ، أما الجزء من الوتر الأكثر بعدا من الفرس ، والأقرب من البنجاك ، وبالتالي ، فيسمى

الآن، يُمكنكم إدخال أي محتوى تريده في الملف.

- ١٢٢ -

. اسم **sillet** . أما الفرس **c** فهي ما نسميه نحن **Chevalet** ، وأما مسمع وسط المشدء أو الوجه فسمى شمس الوسطاني أي شمس الوسط ، ويسمى شمس التحتانى أو الشمس الدنيا المسمع **o** الذى يقع فوق المشدء أو الوجه . فرب الزاوية الحادة لشبة المترعرف ، أو على وجه التقريب على مسافة متساوية بين كل من خط القاعدة والخط المائل ، وسمى مشدء الأوتار **T** الحال ، أما المفتاح فهو ما نسميه نحن **Clef** ، وتسمى الملams باسم **الكتبتون** . وبطريق على ريشة العزف اسم **الزخمة** .

---

### الهوامش :

- (١) انظر اللوحة **BB** ، الأشكال أرقام : ٤ ، ٣ ، ٢ ، ١
- (٢) انظر اللوحة **BB** ، الشكل رقم ٣
- (٣) لم يرسم هذا الجزء قط .
- (٤) كذلك لم يرسم هذا الجزء أيضا .
- (٥) وهو جانب رافعة الأوتار **T** ، انظر الشكلين ١ ، ٢ .
- (٦) الظهر باللام الشمسية لا القمرية ( بتصرف ) .
- (٧) والمفرد وقو .

### المبحث السابع

#### الخامات التي صنع منها أو تكون أو ذرين بها كل واحد من الأجزاء السابقة

يتكون الوجه A من أجزاء كثيرة مختلفة آن أن نعرف بها ، فبداء من المسطورة أو بيت الملاوى ( البنجاك ) EC وحتى مسافة ٦٨ مم من الفرس ، يصنع الوجه من قطعة من خشب مصقول ، لونه لون بذور البلوط ، وهى تندمج وتلتتصق من ثلاثة من جوابها بشجة أو حزة تشغلى الجزء الأكبر من سمك الوصلات ، وهى تسوى أو توازن من أعلى ما يتبقى من السطح الخارجى والعلوى من هذه الوصلات نفسها ، وتشكل من حولها ما يشبه اطارا يبلغ سمكه نحو ٧ ملليمترات ، أما الجزء الآخر من المشدة ، أو الوجه الذى يحمل فوقه الفرس فتوجد عليه سقifica شبكيه تنقسم الى خمسة مستويات ، مكونة من ثمانى قطع ، سبع منها من الخشب الأبيض ، تشكل الجانب الأكبر من السقifica الملams أو المساوى للوجه أو المشدة : التنان منهان نتممان الجوانب الصغيرة ، أو أطراف السقifica ، وأربعة أخرىيات تقسم هذه السقifica الشبكية ، أما القطعة التامنة ، المشككلة للجانب الآخر من السقifica والتي تتم امتداد المشدة فمن خشب الأكاجة الأبيض ، الحشن ( أي غير الممسوح ) ، وهذه السقifica مكسوة ، فى كل امتدادها بجلد ( سمكة ) بياض يطلق عليه اسم رقم(١) ، كما أنها تندمج ونلتتصق فوق الوصلات من ثلاثة جوانب ، حيث اصطنعت لهذا الغرض شجة تدخل فيها بكل سمكتها ، بحيث تكون في مستوى بقية المشدة أو الوجه .

وهناك من الشواهد ما يدل على أن هذه السقifica والجزء الآخر من

المشدة ، المصنوع من الخشب ، ينكمشان ويلتصفان فوق عارضة توجد تحتهما ، وينبغي لهذه أن تكون محمولة من طرفيها على الجزء المحزوز أو المشجوج في سمك الوصلات ، على الجانبيين المتوازيين ، كما أنها تتدبر بطول اتصال هاتين القطعتين بالوجه أو المشدة ، وبالمثل ، نصنع الوصلات وأسفل الجسم الرنان ، المكون من لوحين من الخشب ، وكذلك الفرس والألف ٧  
 من خشب الأكاجة الأبيض الغشيم (غير المسحوح) ، ونلتحم في وصلة القاعدة<sup>(٢)</sup> عند منتصف عرضها ، وعند نحو خمس طولها بدءاً من ناحية رافعة الأوتار ، ثقباً كاملاً الاستدارة ، يصلح قطره تسعة مليمترات ، مسدود بالشمع ، وإن لم نبنين ، نحن ، الفاندة المرجوة منه ، ومع ذلك يبدو أنه معمول بقصد ما . وتزدان وصلة القمه برسم ملصق من العاج ، أما الوصلات الأخرى فعارية عن أية زينة . وتصنع الأوتاد ٩ والفرس ٥  
 من خشب أبيض لا يتتصف بالجفاف ، أما المسامع أو الشمسات ٥ فمن خشب الأكاجة الأبيض الغشيم ومن خشب الليمون كذلك ، وأما رافعة الأوتار أو الحال ٢ فهي ذلك الجزء من القطعة الكبيرة من خشب الأكاجة الأبيض الغشيم الذي يتمم أو ينهي السقيفة الشبكية ، ويتجاوز صندوق القانون<sup>(٣)</sup> . وتصنع الأوتار ٨ من معن الحيوان ، ولا يتفاوت سمك قطرها بشكل ملموس أو بنسبة تسترعى الانتباه ، من قاعدة الآلة الموسيقية إلى قمتها ، أي من الغليظ إلى الحاد ، أما المفتاح فمن النحاس<sup>(٤)</sup> كذلك تشكل الملams أو الكشتوان من النحاس ، وتكون في بعض الأحيان من الفضة ، وأما ريشة العزف أو الزخمة فعبارة عن نصل صغير من الخشب المقصول .

- (١) سبق أن شرحنا ماهية هذا الجبل في الفصل الخاص بالعود .
  - (٢) انظر الشكل رقم ٢ .
  - (٣) انظر الشكل رقم ٢ .
  - (٤) انظر الفقرة الأخيرة من المبحث السادس . وكذا الشكل رقم ٣ .

المبحث الثامن  
عن شكل وأبعاد ووظيفة الأجزاء السابقة

يأخذ الجزء الخشبي من الوجه أو مشدة الناغم A شكل معين ، ويبلغ طول الفمة الموازي للقاعدة نسعة وتسعين ملليمترا ، بما في ذلك الجرس من هذا الخط الواقع تحت الأنف L . أما إذا لم تحيط حسابا إلا لما هو مرئى من هذا الخط فلن يتجاوز طول هذا الخط أكبر من تسعين ملليمترا ، ويصل طول خط القاعدة B ، بما في ذلك الجزء منها الموجود تحت الأنف ٦٧٧ مم . فإذا لم تلق بالا إلا لما هو مرئى فلن يتجاوز طول هذا الخط ٦٥٥ مم ، أما الخط الذى يرتفع ، بشكل مائل ، والذى تكسوه الأنف فيصل طوله إلى ٦٨٢ مم ، أما إذا استبعدنا الأنف من عملية القياس فلن يتجاوز طول هذا الخط المائل ٦٧٧ مم ، وأما الخط D ، من الناحية المقابلة للخط السابق ، والذى يرفع عموديا من القاعدة إلى الفمة فيصل طوله إلى ٣٧٧ مم ، وأما الجزء من الوجه أو مشدة الناغم ، والذى يكون من سقifica شبکية ، وتلتوصق عليه الرقم ، أى تلك القطعة من جلد سمكة البياض ، والذى يمتد من X إلى Z ، مقيسا بشكل مواز للفرس ، فيبلغ طوله بالميل ٣٧٧ مم ، أما حين نقيسه عموديا على الفرس ، أى فى الاتجاه الآخر ، فلن يتجاوز طوله ١٦٥ مم . وأما بخصوص الرقمة الملصقة فوق السقifica فانها تمتد لمسافة تقرب من تسعه ملليمترات إلى ما وراء السقifica وفوق المشدة ، وباختصار ، فإن هذه الرقمة تكسو الأطراف الخارجية من جزء المشدة الذى نلتوصق - هى - فوقه . وهنالك سبع من القطع الخشبية التمانى المكونة للسقifica ، كما سبق أن نوهنا ، وهى تلك المصنوعة من الحشب الأبيض ، لا يتتجاوز عرض سطحها سوى ثلاثة عشر ملليمترا ، في حين لا يبلغ سمكتها

الخمسة من المليمترات ، أما القطعة الخامنه ( من هذه السفيفه ) ، وهى من خشب الأكاجة الأبيض الفشيم ، فيصل عرض سطعها الى ٣٨ مم ولا يتجاوز سmekها نسعة مليمترات . ويبلغ طول كل من المستطيلات الخمسة ، والتي تكونها الفراغات الواقعه بين أجزاء السفيفه الشبكية ١١٣ مم ويصل عرضه الى ٥٧ مم . وتحمل الكعب أو أقدام الفرس فوق الجلد الذى يكسو الفراغ الحالى أو الأجوف ، ويبلغ عدد هذه الكعب خمسة ، وهو نفس عدد المستطيلات الموجفة التى للسفيفه ، ولهذا السبب فان الجلد الذى يكسو هذه المستطيلات يسجىب بشكل محسوس لضغط هذه الكعب ، الأمر الذى أحدث آثار تجويف أسفل كل واحد منها .

أما الوصلات ، أو جوانب أو أسطبع القانون ، فلها - فى ارتفاعها - نفس السمك الذى لجسم هذه الآلة الموسيقية ، والذى وجدهناه يبلغ من قبل نحو ٤٧ مم<sup>(١)</sup> ، ويتساوى طولها مع امتداد وجه الجسم الرنان الذى نناسب هذه الوصلات اليه ، ولذلك فاننا نحيل الى العقريين الآخرين من البحث الخامس حيث ذكرنا كل هذه الأبعاد بالتفصيل ، عند حديثنا عن محيط القانون ، ونكتفى هنا بأن نضيف الى ذلك أن هذه الوصلات ، فى كل طرف من أطرافها ، تندمج بعضها البعض بفعل الشجات ( فى جانب ) والأطراف النائنة ( فى الجانب الآخر ) ، وأن سمكها ، فى موضع الالتحام ، وحده . يكون أكبر بقليل مما هو عليه فى بعضها الآخر ، وفي الوقت نفسه ، فاننا اذا حكمنا على ما نراه منه ، فان بمقدورنا أن نستنتج أن هذا السمك يبلغ من ١٨ الى ٢٠ مم على الأقل ، بل يكاد يصل الى أكثر من ذلك .  
ويتخدأسفل الجسم الرنان ، وهو الذى لم يستحق منا عناء أن نتوقف عنده ، والذى لا نراه كذلك فى الرسم ، شكل المعين كذلك . وقد سبق لنا أن قدمنا أبعاد هذا الجزء فى الفقرة قبل الأخيرة من المبحث

- ١٢٨ -

الخامس ، ولذلك فنحن نحيل اليها لمن يشاء الوقوف على هذه التفاصيل . وقد شذب الموحان التشييان اللدان يصنعن السطح السعلى ، بعنتاية ، ويختص كل منها الى الآخر ، في كل امتداد اتصالهما ببعضهما البعض . عن طريق قضيب من الخشب . ربطا اليه بواسطة أوناد دائيرية مصنوعة بدورها من خشب الاكاجة الأبيض غير المشذب ، وقد خرطت هذه الأوتاد وشذبت بحيث أصبحت في مستوى هذا السطح . وقد أدمجت الألواح ، وكذلك قضيب الخشب الذي يدعمها من الداخل في داخل شجرة أحدثت فوق الوصلات كيما تستقبلها في كل سماكتها ، وهي مبنية كذلك بفعل أوتاد شبيهة بالأولياب ، عزرت أو أنشئت في سمك الوصلات ، بحيث لا يتبقى شيء من هذه الوصلات ، فوق هذا السطح ، سوى الجزء غير المشجوج ، والذي يشكل ، من حول ، فوق هذا السطح نفسه ، ما يشبه اطارا يصل سمكه من ٥ الى ٦ مم ، وهو شبيه بالاطار الذي يلتف حول الوجه أو مشدة التناغم .

أما المسطرة أو بيت الملاوى فناته كلية ، في كل امتدادها ، كما رأينا - ولا بد - في الشكل رقم (٢) ، وينحنى هذا الجزء من الآلة الموسيقية . مشكلا زاوية حادة ، مع وصلة الجانب المائل الذي يختص به هذا الجزء ، وفوق ذلك ، فهناك ثلاثة فصوص صغيرة ، مثيلة الزوايا ، ومصنوعة من خشب أبيض ، يدعم هذا الجزء ، ونسبة من أسفل ، وقد أدمج أو سمر كل واحد من هذه الفصوص في سمك الوصلات ، ويبتعد كل واحد من هذه الفصوص ثلاثة زوايا عن زميله بمقدار ٢٤٤ مم ، ويوجد الأول منها على مسافة ٥٤ مم من الطرف العلوي لهذه المسطرة أو بيت الملاوى ، ويبلغ طول الواحد منها ٥٩ سم بسمك يبلغ ١٠ ملليمترات ، أما الامتداد الطولى لهذا الجزء من أجزاء الآلة الموسيقية فيبلغ ٧٥٧ مم . كما رأينا في المبحث

- ١٣٠ -

شجات عميقة تقابلها أو نوافقها في الأنف ، وهي تدخل في هذه الشجات ، عند نزولها من الأوتار ، بانحراف ، لتدخل بعد ذلك فوق امداد كل سطح الوجه أو المشدة ، وبشكل مواز للقاعدة بداع من حروجها من الأنف ، وحي المحال أو رافعه الأوتار . بعد أن تكون قد مرت كذلك بالفرس ، داصل هوات صغيرة أحدثت فيها بقصد استقبال هذه الأوتار ، وعندما نصل هذه الأونار إلى المجال  $\Delta$  ، الواقع عند طرف الجناب الأيمن من العانون ،  $D$  . فإن كل واحد منها يمر بوحد من القوب الخمسة والسبعين التي أحدث فيها . وهي المغوب التي يصطف ثلاثة ثلاثة ، في شكل مثلث . ويربط على نحو مشابه للطريقة التي تربط بها أوتار الميتار عندما ، ويتمثل الفرق الوحيد في الحالتين . في أنهما يجدلون الأطراف الزائدة من الأونار بدلاً من أن يصنعوا منها حلقة بسيطة . ويكون كل من الأونار الشئ عشر الأوليات من ثلاثة حبيط ، ويعادل سمكها سمك الونبر الثاني من الونريات الغليظة (نفة لا) . أما الواحد والعشرون وترا التالية فأكثر دقة اي أنها أرق من ذلك بمقدار النصف ، في حين يكون الاثنا عشر وترا إلى تليها ، أكبر من هذه رقة ، وتكون بفيه الأوتار من الزير\* ، وتمضي هذه مستديقة في تخونتها ، بشكل غير محسوس ، كلما اقتربت - هي - من فمه الآلة الموسيقية .

ويوجد الأنف  $\Delta$  موازيًا للمسطرة أو بيت الملاوى . ولله شكل منتشر مائل خماسي الزوايا ، غير منتظم ، طوله ٦٩٥ مم ، في حين أن عرض سطحه الملحق بوجه الآلة أو مشدّه تناغمها ، والذي يشكل نهساية لقاعدة هذا الأنف . ستة عشر ملليمترًا ، وهو بشكل زاوية مستقيمة مع

\* الزير من الأونار هو دقيفها . (المترجم)

- ١٣٠ -

شجات عميمه تقابلها او توافقها في الأنف ، وهي تدخل في هذه الشجات ، عند نزولها من الأوتار ، بانحراف ، لتدخل بعد ذلك فوق امداد كل سطح الوجه او المشدة ، وبشكل مواز للقاعدة بدءاً من حروجها من الأنف ، وحسى الحال او رافعه الاوتار . بعد أن تكون قد مرت كذلك بالفرس ، داصل هوات صغيرة احدثت فيها بقصد استقبال هذه الاوتار ، وعندما نصل هذه الاونار الى المجال ٢ ، الواقع عند طرف الجناب الایمن من العانون ، D . فإن كل واحد منها يمر بوحد من القوب الخمسة والسبعين التي أحدث فيها . وهي المغوب التي يصطف ثلاثة ثلاثة ، في شكل مثلث . ويربط على نحو مشابه للطريقة التي تربط بها اوتار الميتار عندما ، ويتمثل الفرق الوحيد في الحالتين . في أنهما يجدلون الأطراف الزائدة من الاونار بدلاً من أن يصنعوا منها حلقة بسيطة . ويكون كل من الاونار الاشترى عشر الاوليات من ثلاثة خيوط ، ويعادل سمكها سمك الوتر الثاني من الوترية الغليظة (نفة لا) . أما الواحد والعشرون وترا التالية فأكثر دقة اي أنها أرق من ذلك بمقدار النصف ، في حين يكون الاثنا عشر وترا إلى تليها ، أكبر من هذه رقة ، وتكون بفيه الاوتار من الزير\* ، وتمضي هذه مستديقة في تخونتها ، بشكل غير محسوس ، كلما اقتربت - هي - من فمة الآلة الموسيقية .

ويوجد الأنف ١ موازياً للمسطرة او بيت الملاوى . ولله شكل منتشر مائل خماسي الزوايا ، غير منتظم ، طوله ٦٩٥ مم ، في حين أن عرض سطحه الملحق بوجه الآلة أو مشددة تناغمها ، والذي يشكل نهائية لقاعدة هذا الأنف . ستة عشر ملليمتراً ، وهو بشكل زاوية مستقيمة مع

\* الزير من الاونار هو دقيفها . (المترجم )

وجه هذا الأنف نفسه ( وللأنف وجوه خمسه كما رأينا ) المتاخم لجانب المشدة ، ويرتفع عموديا ، بكل امتداده ، ليصل ارتفاعه إلى ١٨ مم ، أما الوجه من الأنف الذي يشكل نهاية لقمه في يصل عرضه إلى ثمانية مليمترات ، ونوجد فوق هذا الوجه خمس وسبعون شurge أو فجوة يبلغ عمق الواحدة منها سبعة مليمترات ، ووظيفة هذه الفجوات أن تستقبل الأوتار ، وأما الوجه المماس للوجه السابق ، والذي يستدير من ناحية الأوتاد ، فينحني بميل ، ويصل عرضه إلى ستة عشر مليمترا ، في حين يبلغ عرض الوجه الخامس ( من وجوه الأنف ) ، وهو العمودي على قاعدة هذا الأنف ، ثمانية مليمترات ، وتنوّع الحمس وسبعون شurge أو فحرة . ثلثاً ثلاثة . مشكلة خطوطاً يميل كل واحد منها بعض الشيء ، بالنسبة لاتجاه الأنف ، وبشكل موافق - بدرجة أكبر - لاتجاه المشد . بحيث تشكل الأوتار عند دخولها هذه الفجوات بميل ، زاوية منفرجة مع الجزء من طولها الممتد من الأوتاد حتى الأنف ، بحيث تتعرض هذه الأوتار عند دخولها إلى الفجوات أو خروجها منها ، لضغط من الأنف ، يفرض أنه يسهم في الحيلولة دون انزلاقها أو ارتعانها ، وتبتعد كل واحدة من الفجوات الثلاث ، عن زميلتها بقدر ثلاثة مليمترات ، ويفصل بين كل مجموعة من هذه الفجوات ، فراع يبلغ خمسة عشر مليمترا .

**والفرس H** عبارة عن منشور ثالثي غير منتظم ، ينبع فوق خمسه أقدام أو كعب بكل طوله . الذي يكون موازيًا لعرض المشدة ، ويمتد في حزء كبير من هذا البعد . وتحتخد كل قدم أو كعب هيئة حذع هرمي رباعي الزوايا ، قواعده منوازية . مكسورة زواياه المسطحة مع ارتفاع هذا الحذع الهرمي ، ويبلغ طول الجزء العلوي من هذه الفرس ٣٧٠ مم ، ويميل سطح قاعدة المنشور إلى الاستدارة بعض الشيء ، ويبلغ عرضه قريباً من قاعدته

- ١٣٢ -

أحد عشر ملليمتراً ، أما سطح المنشور المواجه للمحال أو رافعه الأوتار فيكون عمودياً على سطح القاعدة ، ويصل عرضه إلى ثلاثة عشر ملليمتراً ٠٠ الخ ، وأما السطح أو الجانب المقابل لهذا ، والذى يستدير ناحية بيت الملاوى ، فينحنى بميل فوق مسطح القاعدة ، ويبلغ عرضه أربعة عشر ملليمترات<sup>(٤)</sup> ، ولکعوب الفرس عند قمتها سمك يتناسب مع سطح قاعدة المنشور ، ولا تشكل هذه الكعب ، على نحو ما ، سوى امتداد أو بوغل له في العمق ، ولذلك يتخد اتجاه سطح جوانبها السابقة واللاحقة ، على وجه التقرير ، الاتجاه نفسه الذي تأخذه جوانب المنشور ، عدا أنها مجوفة بعض الشيء عند القمة<sup>(٥)</sup> . ونمتدة أسطوح جوانب الأقدام الهرمية أو الكعب ، الموازية لقاعدة القانون وقمة ، إلى مسافة ٢٠ مم ، أما تلك التي تأخذ اتجاه المنشور فلا تمتد لأكثر من ١٥ مم ، وتبتعد كل واحدة من هذه الأقدام أو الكعب عن زميلتها بـ ٤٧ مم ، أو على نحو قريب من ذلك مع زيادة أو نقص طفيفين ، ذلك أننا نجد اختلافات طفيفة بين الفراغات التي تفصل بين بعضهن وتلك التي تفصل بين بعضهن الآخر ، وإن لم يكن هذا الاختلاف ليمضى لأكثر من ملليمتر واحد ، أما القدم أو الكعب القريبة من قمة الآلة الموسيقية فتبعد عنها بـ ٤٧ مم ، وأما تلك الأشد اقترباً من القاعدة ، فلا يزيد بعدها عن هذه القاعدة ، بأكثر من ٣٦ مم .

ومن جهة أخرى فإن **المسامع أو الشمسيات** هى فتحات أو ثقوب واسعة بعض الشيء أحدثت فوق مشددة الجسم الرنان ، بقصد تهيئة اتصال بين الهواء الخارجى ، فى حالة التردد الذى يكون عليها بفعل طنين الأوتار ، وبين الهواء المحلى داخل اتساع الآلة ، بقصد أن تكتسب رنة الأوتار مدى أكبر ، وقوة أشد ، حين يؤدى تردد الهواء إلى تحريك كل الأجزاء المرنة من الجسم الرنان فيجعلها بدورها تعطن ، ويبلغ عدد هذه الشمسيات اثنتين ،

كبراها تنحو الى الاستدارة ، أما الأخرى فتشكل رباعي الزوايا . غير منتظم ، يكاد يشبه نصل الرمع ، بمعنى أن زاويتي الطرفين العلوي والسفلي حدثان متقابلان ، وغير متساويتين ، في حين تكون الزاويتان المفترجتان اللتان بلانبي هذا الشكل رباعي متساويتين ، وتصنع الزاوية المحورية الموجودة عند منتصف المشدة من قطعة واحدة من خشب الليمون ، وهي مسننة في كل محيطها ، وتحيط بها دائرة صنعت فيما يبدو من خشب الأكاجة ، وهذه الدائرة التي استحدثت كى تتسوى أو تلامس أو توافق سطح المشدة ، لتلتتصق بسمك لوحة هذه المشدة نفسها ، ولا يكاد يبلغ قطرها أكثر من ثلاثة ملليمترات ، وأما محيطها فلا يزيد عن أربعة وسبعين ملليمترا ، وعلى هذه الدائرة تلصق النجمة ( أو النجمية ) التي تشكل المسمع أو الشمسة ، وت تكون هذه النجمية المصنوعة من خشب الليمون ؛ أولا ، من دائرة يبلغ عرض حافتها ٤ ملليمترات ويصل محيطها إلى ٧١ مم ، ثم من مثلثين منقوشين متناظرين ، يشكل اتحادهما شكلا ( نجمة ) مدارسيا ذا زوايا ثانية ، وله عدد مماثل من زوايا داخلية ، تنقسم بواسطة انصاف أقطار تبدأ من مركز الدائرة ، وعند مركز هذه الدائرة نفسها ، يوجد شكل سداسي مماثل للشكل الأول ، وان يكن بالغ الاستواء ، ولن ندخل في التفاصيل الدقيقة حول التقسيمات الصغيرة الأخرى لهذه النجمية ، وبمقدورنا أن نراها في الشكل الذي جاء رسماها فيه ، وعلى نحو بالغ الدقة . أما الشمسة الصغيرة ، التي لها شكل نصل الرمع ، فقد جاءت كذلك من قطعة وحيدة من خشب الليمون خرطت بشكل مسنن وتبعد هذه عن الشمسة الأولى على اليسار ناحية الزاوية الحادة بـ ١٨٩ مم ، لتكون ، على وجه التقرير ، على مسافة متساوية مع بيت الملاوى أو المسطرة ، وأكبر الزاويتين المادتين لهذه الشمسة ، هي تلك التي تتجه قمتها نحو

- ١٣٤ -

زاوية المشدة ، ويبلغ طول كل ضلع من ضلعها ، وحتى قمة الزاوية المنفرجة نحو ٩٩ مم ، أما الزاوية الماءة المناظرة ، والتي بدأ قمتها ناحية الشمسية الكبرى ، فأقل في حدها من الأولى ، ويبلغ طول كل من ضلعها ، حتى قمة الزاوية المنفرجة التي يفضي كل منها إليها ، بالملل ، خمسة وثلاثين ملليمترا ، ويبلغ (محيط) هذه الشمسية ، مقيسة من خط تأذنه من قمة الزاوية الأكبر حدة حتى قمة الزاوية الأخرى المناظرة ، والتي هي أقل منها حدة ، ١٣٥ مم ، ويبلغ طول الفطر الواصل بين قمتى الزاويتين المنفرجين المناظرتين نحو ٤٤ مم ، وهذا العطر هو نفسه كذلك ، قطر دائرة نجمية صغيرة ، ممائلة لملك التي تشكل الشمسية الكبرى ، وينقسم الجزء البافى من هذه الشمسية ، بشكل مننظم إلى تقسيمات كثيرة ، صغيرة ومتباينة ومستوية ، ويمكننا أن نراها في الرسم .

ويكون المفتاح<sup>(١)</sup> من قصبة هرمية الشكل ، رباعية الزوايا ، وهي مجوفة من عند قاعدتها حتى خمس ارتفاعها ، وحيث يدخل هذا التجويف لتلقى رعوس الأوتاد ، كما سبق أن لاحظنا ، فإنه يتخد كذلك شكل رأس هذه الأوتاد وله نفس أبعادها ، ويعلو الجزء العلوي من المفتاح ، أو بالأحرى يسمى ، قوس يميل بنحو ١٤٤ درجة ، وينحني أحد طرفيه فوق القصبة الهرمية بشكل أكبر مما يفعل الطرف الآخر ، ويصل الطول الإجمالي للمفتاح نحو ٦٨ مم ، ويبلغ طول كل ضلع من أضلاع قاعدة القصبة أحد عشر ملليمترا ، وسقلص هذه القصبة تدريجيا ، بينما هي تمضي نحو الارتفاع بحيث لا يزيد اتساع كل واحد من وجوهها أو أضلاعها عن سنتي ملليمترات ، بدءا من الجزء المشكل للقوس ، ويتضاعل سمك القوس كذلك نحو ملليمتر واحد ، وباختصار فإننا نجد هذا المفتاح ، مرسوما لدينا ، وبشكل بالغ الدقة وبالحجم الطبيعي ، في الشكل .

وللملامس أو الكشتوان شكل حلقة واسعة . سببهة نوع من الكسبان المستخدم في الحاكمة وإن يكن بغير قاع ، يطلق عليه عادة اسم القصيب أو المفرعه ، ومع ذلك فتمة فروق بين هذه المفرعة وكسبان الحاكمة ، تتمثل فيما يلي :

١ - أن هذه المفرعة ذات سعة كافية لاحتواء طرف الإبهام ، حتى السالمية الأولى . أسفل الظفر .

٢ - أن الجزء الذي يحمل تحت الأصبع . يستطيع قليلا ، بدلا من أن يمتد الجزء العلوي ، وينتهي بزاوية تدخل تحتها ، بين الحلقة والأصبع . النصل الصغير من الخشب المصقول ، والذي يستخدمونه ريشة عرف . أى زخمة .

وببلغ قطر الملامس أو الكشتوان أقل من ٢٠ مم ، ويصل طوله . مقيسا من قمة الجزء الزاوي حتى ما تحت اتساع الحلقة إلى نحو ٢٣ مم . وفضلا عن ذلك فإن ارتفاع الكشتوان لا يزيد عن أربعة عشر ملليمترا ، بل هو أقل في بعض الأحيان ، وهكذا نرى بوضوح أن أبعاد هذه الكشتوانات ليست مقاييس لابد من الالتزام بها ، بل يستطيع كل أمرئ ، حسب رغبته ، أن ينوع في نسبها وأبعادها ، بأن يوصي الصانع بما يريد ، طبقا للفائدة التي يمكنه أن يجنيها من وراء ذلك ، وطبقا لما يناسبه أو يريده ، ونحن هنا لا نقدم إلا نسب وأطوال آلة القانون ، التي قمنا بفياسها .

أما الزخمة ، فهي عادة كل أداة تستخدم في لمس أو ضرب أو تقر الأونار . وتأتي هذه الكلمة ( في اللاتينية ) Plectrum ( بلكتروم ) من الكلمة بلكترون Plectron . وهي بدورها مشتقة من الفعل Plettein ( بلتين ) ، ومعناها يضرب أو يوقع على آلة موسيقية ، ولهذا السبب فإن اسم الزخمة أى بلكتروم ( أى ريشة العزف ) كان يطلق في بعض الأحيان

على قوس العزف<sup>(٧)</sup> ، أما ما تطلق عليه نحن اليوم اسم بلكتروم ( أي الزخمة ) فليس سوى نصل صغير من خشب مصقول . بالغ النعومة والرقة . ويصل طوله إلى ٨٨ مم ، وعرضه إلى نحو سعة ملليمترات . وهم يدخلونه ، كما سبق القول ، فيما بين الحلقة والاصبع ، بحيث لا يمررون منه سوى ثانية عشر ملليمترًا ، وبواسطة هذا الجزء من الزخمة تقر أوتار القانون .

### الهوامش :

- (١) انظر الشكل رقم ٢ .
- (٢) انظر الشكل رقم ٤ وبه رسم لوثر بحجمه الطبيعي .
- (٣) انظر الشكل رقم ٣ ويمثل الوتد الداخلي في المفتاح .
- (٤) انظر الشكل رقم ٢ .
- (٥) شرحه .
- (٦) انظر الشكل رقم ٣ .
- (٧) يطلق على فعل العزف على أوتار آلة القانون أو ضربها : النقر ، وهي كلمة مشتقة من الفعل نقر ، ينقر بمعنى ضرب أو عزف ، ويستخدم هذا الفعل كذلك للتغيير عن النغمة أو الرنة أو الطنة التي تصدر عن آلة موسيقية سواء كانت آلة طرب ( ميلودية ) أو آلة صاحبة أخرى .

## المبحث التاسع

### حول الائتلاف النغمى لآلة القانون وتوليفاتها الموسيقية

تأتى أوتار القانون فى المتساوى ثلاثة ثلاثة ، وهذا بخلاف هى السبب الذى حسم نوزيعها على هذا النحو ، ثلاثة بعد ثلاثة أما المنهج الذى يتبعه الموسيقى المصرى فى توليف ووزنة هذه الآلة الموسيقية ، وفي تقسيم سلمها النغمى فيتطابق مع التطور الهاارمونى للدورات أو الطبقات الموسيقية عند العرب ، والتى قدمنا عنها منال الاثنى عشر مقاما الرئيسية فى دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى فى مصر ، الفصل الأول ، المبحث التاسع ، ويقترب الموسيقيون العرب منا كثيرا فى ذلك : فهم يأخذون نفمة الروست .<sup>كُنقطة بداية</sup> ، وهى النغمة المقابلة للنغمة رى Ré عندنا ، ثم يرثونها<sup>(١)</sup> مع رباعيتها السفلية ، ثم مع التمانية الحادة لهذه النغمة الأخيرة ومن هنا ينزلون الى الرابعة السفلية التى لهذه النغمة ، ثم ينزلون أكثر ليبلغوا الرابعة التى تعلو النغمة السابقة ، التى يرثونها كذلك مع الشمانية ، وهكذا دوما ، حتى يبلغوا نفمة الور الأخر صعودا ، وبعد ذلك يعودون يدوزون ، عن طريق التمانية النغمات الفليطة ، واذ يتم التوليف النغمى بهذه الطريقة ، وعلى نحو دقيق ، فائنا نجد كافه نغمات آلة القانون موزونة على النحو التالى :

---

#### الهوامش :

(١) اسم المحت الذى يطلق فى العربية على عملية ارثان الاونار هو الجس . وهى كلمة مشتقة من الفعل جس بمعنى بحث او جرب عن طريق اللمس .

نغمات أونار آلة القانون الخمسة والسبعين وأسماء  
القائمات التي تعد تلك النغمات قراراتها الطبيعية

## الفصل التاسع

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
الْكَوْثَرِ



تكتب هذه الكلمة . سنطير . في العربية باشكال مختلفة ؛ فهذه الكلمة ، كما هو واضح ، غريبة على اللغة العربية<sup>(١)</sup> ، فهناك من يكتبونها املائياً سنتير ، وهنالك آخرون يكتبونها ستر ، ويكتبها فريق ثالث سنتير ، ورابع صنتر . وهكذا ، فهناك محل للشك في امكانية تحديد الشكل الهجائي لهذه الكلمة . في العربية ، بدقة .

وليس هناك كثير لنقوله حول هذه الآلة الموسيقية التي لم نتمكن من التزود بها ، والتي لم ترها كذلك الا بمحض الصدفة ، بل نستطيع القول بأننا قد رأيناها بشكل عابر بين أيدي من يعزفون عليها في الشوارع ، وبالتالي فاننا لم نتمكن من تفحصها والوقوف على تفاصيلها ، على نحو ما فعلناه بخصوص آلات آخریات ! بل إننا لن نتناولها هنا بالحديث ، الا لأن في شكلها بعض شبهة مع آلة القانون ، التي انتهينا من تناولها بالحديث .

لا تعد السنطير واحدة من الآلات الموسيقية التي يستخدمها المصريون ، فهو لا ، على العكس من ذلك ، يستهجنونها ، اما لأنهم ينظرون الى قانونهم باعتباره آلة موسيقية ارقى من هذه بكثير ، او ، وهذا ما يبدو لنا أكثر رجحانا ، لأن المسيحيين ، الذين لا يحظون من جانبهم بتقدير كاف ، وكذا اليهود الذين ينفرون منهم جازعين ، يعزفون على هذه الآلة .

وقد عرف منيسكي Meniski في مؤلفه :

Thesaurus linguarum orientalium<sup>(٢)</sup>

السنطير ، على نحو شبيه بما فعله مع كل الآلات الشرقية الأخرى ، أي بطريقة بالغة الخطأ ، فيطلق على هذه الآلة اسم الصناج Cymbale ، لأنه قدقرأ في موضوع ما ، ربما ، أن هذه الآلة تضرب ، وهذا أمر

يسترعى الانبهاء بقوة بسبب الاهتمام الذى صاحب تحديد كل ما له صلة بالموسيقى ، سواء فى روايات الرحالة أو فى ترجمات المؤلفات القديمة أو الأجنبية أو فى التعليقات التى نمت عليها ، وقد سبق لنا أن أشرنا ، فى دراستنا عن الآلات الموسيقية التى كان المصريون الأقدمون يستخدمونها<sup>(٣)</sup> إلى بعض الآراء الجزافية لبعض الشرح الدين فسروا آلة المزهر أو المجلل على أنها هي النغير ، والذى أكد آخرون أنها الصناج ، ورأها فريق ثالث فى الناي أو الفلاوت ، ورابع على أنها الصور أو البوق ، وخامس باعتبارها الطليل أو الكوس .. الخ ، فى حين أن أقل تمعن فى قراءة الشعراء الاغريق واللاتين ، كان سيرتهم إلى أى حد قد جانبهم -أى هؤلاء الشرح - الصواب ، وكم جافوا - هم - الحقيقة ، ولسوف يكون بمقدور امرئ ما أن يضع مؤلفا بالغ الضخامة والغرابة معاً لو أنه شاء أن يمحض وأن يحصى كافة الأخطاء من هذا النوع ، والتى ارتكبها أناس مرموقون ، فضلاً عن ذلك ، عند حديثهم عن الموسيقى وعن الآلات الموسيقية ، وقد يلذ لهذا المرء كثيراً ، بينما تستحبه رغبة ماكرة فى الإيذاء ، أن يرى إلى أى حد أساء بعض المؤلفين والكتاب استخدام علمهم الغزير ، وكيف عرضوا للخطر لبابتهم وهم يسعون إلى اعتساف التفسيرات لبعض النصوص .

واذ يكون السنطير أبعد من أن يشبه الصناج ، تلك التي تكون من جزئين متزاوجين ومنماطلين تماماً من المعدن ، فإنه يتكون من صندوق مسطوح ، مصنوع من الحشب ، على شكل معين ، ومماطل فى هيئته للقانون العربى ، وإن يكن له جانبان ماثلان ، بدلاً من جانب واحد فى آله القانون ، كما أن السنطير يمثل شكلاً ثالثياً مجدهعاً عبد قمنه ، وبدلاً من أن تكون أوتاره من معى الحيوان وتتوقع أو تنقر بالبلكترون أو الزخرفة ، تلك التي تصنع على شكل نصل من خشب أملس أو تؤخذ من ريشة نسر ، فإن له

- ١٤٣ -

( أى للسنطير ) ونرير من المعدن ، يقران بعضوبين صغيرتين من الخشب . تنتهي الواحدة منها بکعب يكون أحيانا من العاج ، ويؤخذ فى أحيانا أخرى من مادة قرنية ، ولا يلمس الأوتار منه ببوى جزئه المحدب وترتبط الأوتار الى أوتاد مغروسة في الجانب الأيسر من الآلة ، وليس على المسطرة الناتئة الى ما وراء صندوق الآلة ، على النحو الذى شاهده فى آلة القانون ، وان تكون الأوتار مشدودة ، بالمثل ، من الشمال الى اليمين بدءا من المسطرة او بيت الملاوى وحتى المحال او رافعة الأوتار ، وتحمل بالمثل فوق فرس سابقة على المحال .

وعلى قدر استطاعتنا التذكر فإن أوتار هذه الآلة زوجية ، وليس متلائمة مثل إوتار القانون ، أما عدد هذه الأوتار ، وسامتها النغمى ، والنغمات التى تصدر عنها – فهذا ما لم تسنح لنا الفرصة لتفحصه وتوجد الشمسيات فوق الوجه ( أو مشدة التناغم ) ، لكننا لسنا فى وضع نستطيع معه أن نقطع بحقيقة عددها ، أو شكلها ، مستديرا كان أم غير ذلك ، وذلك أننا لم نحتفظ عنها بذكرى دقيقة .

وليس بمقدورنا أن نضيف لذلك شيئا ذا بال حول هذه الآلة ، ومع ذلك ، فمهما يكن هذا الوصف موجزا فعلا ، فإنه يبدو لنا بالغ الاوضحة ، اذا ما قارناه بما قيل حتى اليوم ، عن آلة السنطير ، عند الشرقيين المحدثين .

(١) سبق لنا أن تحدثنا عن اسم السنطور الذى كان يطلق قديماً على آلة موسيقية ترى بين النقوش فى معابد أثرية كثيرة فى مصر العليا . انظر مقالتنا عن الآلات الموسيقية التى يراها المؤرخ بين النقوش بين المبنى الأثرية المصرية ، الباب الأول ، المبحث الرابع ، الدولة القديمة ، المجلد الأول ، ص ١٨٧ - ١٨٨ [ انظر المجلد السادس من الترجمة العربية ] .

voc سنتور Viennae Austr, 1680, Col 2991 (۲)

<sup>٣)</sup> العصور القديمة ، دراسات ، ص ١٩٥ ( وصف مصر ) .

<sup>٠</sup> انظر المجلد السابع من الترجمة العربية [ المترجم .

أفضل العاشر  
عن الْمَنْجَةِ الْعَجَزِ" ١



### المبحث الأول

حول اسم هذه الآلة ، نمط شكلها وظابعه ، وكذلك  
نمط وطابع الزخارف والخليات التي تميز الكمنجة  
العجز عن بقية الآلات الشرقية الأخرى ، سواء في  
مجملها أو في الأجزاء المختلفة المكونة لها

لابد لنا أن نستعيد الشرح الذي قدمناه عن اسم الكمنجة عند حديثنا عن  
الكمنج الرومي ، وبذلك لا يتبقى علينا إلا أن نفسر هنا كلمة عجوز ، التي  
تعني المسن ، على النحو الذي ترجمناها إليه ، وبهذا يغدو كل ما يتعلق  
باسم هذه الآلة الموسيقية ، الآن ، معروفا ، وربما لم تكن هناك آلة موسيقية  
تبعد أصلتها على الإثارة مثل تلك الآلة ، سواء كان ذلك في شكلها أو أبعادها  
أو نمطها أو في ذلك العدد الكبير من الزخارف والخليات التي تتجمل بها<sup>(٢)</sup> ،  
فلهذه الآلة طابع خاص ، عربي حق ، يختلف كلية عن طابع الآلات الشرقية  
الأخرى ، إذ يتعرف فيها المرء على الذوق الآسيوي مندمجاً بالذوق العربي ، كما  
نلاحظه في عمارة المنشآت التي شيدت في عصر الخلفاء المسلمين ، والتي  
يطلق عليها في بعض الأحيان اسم العمارة البربرية mauresque ، وهو  
الذوق الذي يعلن عن نفسه في عمارة أقدم المساجد ، ولا سيما في عمارة  
المنشآت التي تبعث على الانارة ، والبالغة البذخ ، والتي شيدت في مدينة  
المقابر - الجبانة - على مقربة من القاهرة ، تكريماً لأشهر رجالات المسلمين  
في أزهى عصور الإسلام ، فقد شيدت هذه المنشآت بروعة كانت بمثابة  
صدمة لكل الرحالة الأجانب .

ومع ذلك فان هذه الكمنجة لم تستلفت إليها الأنوار بفعل نمطها ،

- ١٤٨ -

وشكلها وأبعادها وحلياتها فقط ، وإنما كذلك ، وفوق هذا كله ، بفعل الطريقة التي تشكلت بها .

فعل عكس كل الآلات الموسيقية الأخرى التي نجد لها عنقا مسطحا من أعلى ، أي من الجانب الذي تشتد عليه الأوتار ومستديرا من أسفل ، وأكثر اتساعا بالقرب من الجسم الرنان ثم يقل عرضه مع صعوده باتجاه الأنف ، والتي تمضي في بعض الأحيان مع تناقض أبعادها حتى طرف البنجاك عكس ذلك كله فان للكمنجة العجوز عنقا متعدد الأضلاع والزوايا في جزء منه ، وأسطواني الشكل في الجزء الآخر ، ويتسع قطره كلما ابتعدنا عن الجسم الرنان A ، بل ان بعجاها له كذلك قطر أكبر من القطر الذي لأعلى العنق ، وبينما يكون البنجاك في آلات الموسيقى الشرقية الآخر مصمتا ، وتكون للأوتاد رؤوس أسطوانية الشكل على هيئة بيبر ، وتنغرس في المقدمة ، على الجانب الأيسر من البنجاك ، وليس قط على جانبه الأيمن ، وفي حين تربط الأوتار الى هذه الأوتاد خارج البنجاك وعلى رؤوس هذه الأوتاد كذلك ، فان للكمنجة العجوز بنجاها مجوفا وأوتادا لها رؤوس مسطحة ومستديرة على هيئة قرص ، أو تكون كروية الشكل وتنقسم الى أجزاء ، كما أن هذه الأوتاد تغرس الى يمين البنجاك والى يساره ، وليس في المقدمة قط ، كما تربط أوتارها داخل البنجاك ، وحول ذيل الأوتاد ، بعد أن يمررها من خلال ثقب أحدث لهذا الغرض في هذا الجزء من كل وتد .

كذلك ، ففي حين يكون الوجه أو مشددة التناغم في الآلات الموسيقية الأخرى ، بأكمله ، أو في جزء كبير منه ، من الخشب ، فإنه هنا يقتصر على قطعة من جلد ( سمك ) البياض ، ومرة أخرى في الآلات الموسيقية الأخرى التي أحدثت بها فتحات تسمى شمسات ، بقصد إيجاد صلة بين الهواء الخارجي والهواء الذي يضمه الجسم الرنان ، تكون هذه الفتحات فوق الوجه

أو مشددة التناغم ، أما فى الكمنجة العجوز ، فلا ترى هذه الفتحات الا فوق الجسم الرنان A (٣) ، وبالمثل ، تكون أوتار الآلات الأخرى من معى المیوان أو من المعدن ، أما أوتار هذه الآلة الموسيقية فتتوحد من خصلات طويلة من شعر معرفة المchan ، على نحو قريب مما تكون عليه الأقواس ( أقواس العزف ) عندنا ، وبدلا من أن تكون خاضة الأوتوار فيها فوق البنجاك ، كما نرى فى بقية الآلات الشرقية ، فإن خاضة الأوتوار هنا لا توجد الا عند الملمس الموجود بالعنق .

ولا تزال هنا ، ولا بد ، ملاحظات أخرى كثيرة ، لو أنا شئنا أن نتوقف عند الكثير من التفاصيل الصغيرة ، لكن تعحيصاً دقيقاً كهذا لا يستحق أن يحد لنفسه مكاناً هنا .

العنوان :

- (١) الكمنجة العجوز أى الكمان القديم .
  - (٢) انظر اللوحة BB ، الشكلين ٥ ، ٦ .
  - (٣) انظر اللوحة BB ، الشكل رقم ٦ .

## المبحث الثاني الأجزاء المكونة للكمنجة العجوز

لکى نتصور هذه الآلة في مجملها بشكل أفضل ، ولکى نجعل من الشرح الذى سنقدمه حول شكلها وخاماتها وحلقاتها وأبعادها ، أكثر وضوحا . فان من الأفضل أن نميز في البداية ، كل واحد من الأجزاء التي تتالف منها . على حدة .

تتألف الكمنجة العجوز من الأجزاء الرئيسية الآتية (١) : الجسم الرنان

A ، وهو يتركب من قطعتين : الوجه أو مشدة التناغم ، والصندوق : ويأتي هذا الجزء بقطعتيه بعد العنق M الذي يمكننا أن نقسمه إلى ثلاث قطع هي : الملمس T ، وأسفل العنق D ، القدم Q ، ثم نجد البنجاك C ، الذي نقسمه بدوره إلى قسمين : الأول ونسميه الجسم ، والثاني ونطلق عليه رأس البنجاك ، ثم الأوتاد (أو العصافير) L ويسمي الجزء L منها الرأس في حين يسمى الجزء L منها الذيل ، وبعد ذلك تأتي الأوتار R (٢) ثم المفاصل ، فخاضعة الأوتار F ، ورافعة الأوتار

X ، وبعد ذلك الفرس H ، والقوس M (٣) وهو الذي يتكون من العصا L ومن الشعرة D ، ومن السير أو الحزام K . وهناك أجزاء كثيرة أخرى تمكنا ملاحظتها في هذه الآلة ، ولا نجد مثيلا لها قط في الآلات الأخرى ؛ حتى لينبغى علينا ، كيما لا نهمل شيئا ، لا أن نشير إلى كل أجزائها وحسب ، وإنما كذلك إلى ما لها من خصوصية في تكوينه ، سواء من ناحية الشكل الذي جاء عليه ، أو من ناحية الخامات التي صنع منها ،

- ١٥١ -

أو من ناحية الوظيفة التي يؤديها ، فهناك أشياء لا يستطيع الرسم ولا الحفر ، على الدوام ، أن يجعلنا نتبينها بوضوح ودون أن نلجأ إلى الوصف كما أن هناك بالمثل ، أشياء لا تستطيع أن نفسرها بنجاح دون أن نلجأ إلى الرسم والحفر .

---

#### الهوامش :

- (١) انظر الشكلين ٥ ٦ ( من اللوحة BB ) .
- (٢) انظر الشكل ٦ .
- (٣) انظر الشكل ٧ .

### المبحث الثالث

شكل وخامة وموضع كل جزء من الأجزاء السابقة  
وكذلك الخلية التي يزدانت بها كل جزء من هذه  
الأجزاء

يأخذ الجسم الرنان A الخاص بالكمونجة العجوز . شكل كرة اقسطع  
منها سوو نسبياً<sup>(١)</sup> . أما الصندوق فيكون من ثواة احدى ثمار جوز الهند  
حرت فوق أعلى منصفها بعليل . ثم أخذ الجراء الأكبر منها بعد تجويفه  
وتنظيفه . ثم نفس فوق سطحها تفوب مستوية منفاوتة الاتساع . وقد رتب  
بشكل منظم على هيئه صليب مزدوج . يحيط به خط منحن متوج . يبدو  
وكانه أسرطه عدة . ربطت الى بعضها البعض .

وليس الوجه أو مشدة التناغم شبنا آخر سوى جلد بياض مشدود  
بفورة فوق فوهه ثواة جوره الهند . وقد ألصق هذا الجلد فوق حواف الثواة ،  
من الخارج ، بعرض ٧ مليمترات فوق طول محيطها .

ويسمى الفتق في العربية . العمود ، وقسم منه لا يراه الناظر .  
وهو ذلك الذي يلتصق الى ثقب أحدث عند منتصف قاعده البنجاك . وهذا  
الجسم أقل في سمكه بكثير من البفية المرئيه من هذا العن او العمود ، وهو  
مصور في أكبر امداد له من خشب الاكاجه . تعلوه تصريحات أو تكسيرات  
من خشب سانت لوسي . ومن العاج . ومن صدف الملوؤ ومن النحاس .  
اما الباقي فهو . ببساطه . من العاج او الحديد .

واما الملمس ٢ . او ذلك الجزء المتد من خاضة الاوتار حتى أسفل  
العنق ٦ . الى مسافة ٦٨ مم من الجسم الرنان ، فعبارة عن أنبوب له

ائنا عشر ضلعاً ، وتتوزع الترصيعات التي تتحلى بها بشكل منتظم فوق جوانبها أو وجوهها الاثنتي عشر التي ترتفع على التوازي أو على التبادل بصفة المؤثر ، والماج ، وخشب البليساندر<sup>\*</sup> وخشب سانت لوسي . أما صدف المؤثر فمخروط على هيئة سداسيات مسحوبة ، سبع منها ، تعلو الواحدة منهن فوق الأخرى بكل ارتفاع سنة من الاثنتي عشر وجهها التي للساقي أو الأنابيب ، ويؤخذ كل واحد من هذه الأشكال السداسية من خشب المؤثر . المحاط بشبكة صغيرة من خشب سانت لوسي ، موشأة فيما حولها بشبكة أخرى صغيرة من التحاس ، وهناك ميلات من العاج تملأ الفراغات المجوفة التي تتركها فيما بينها الأشكال السداسية ، بارتفاع كل وجه من الوجوه التي تملئها . أما الأوجه الستة الأخرى من الشكل ذي الاثنتي عشر ضلعاً ( الأنابيب ) فتملئها شبكة صغيرة من خشب البليساندر بين شبكتين من خشب سانت لوسي .

ويكون أسفل العنق من قطعتين : الأولى ، وهي من خشب الأكاجة المصمت ، وهي تلك التي تتاخم الممس  $\frac{1}{2}$  . ويتؤخذ الأخرى من العاج وهي الجزء الذي يتلو أو يعقب مباشرة الجزء السابق . ويلامس الجسم الرنان .

والقلم ٥ عبارة عن ساق حديدية مربعة الشكل ، مفروسة أسفل العنق ، وتجتاز هذه الساق نواة جوزة الهند من طرف آخر ، وتنتوغل إلى ما بعدها لمسافة ٢٠٧ مم ، وتنتهي بزرار على شكل هرم صغير مقلوب له وجوه أربعة ، وفوق نواة جوزة الهند بقليل ، تصبح ساق القدم مسطحة بطول يصل إلى ٢٣ مم ، وقد أحدث في هذا الجزء المسطح ثقب مرر من خلاله

\* خشب فاخر بنفسجي اللون .

- ١٥٤ -

من الحلف ، مسمار ذو رأس ، ثني ذيله ليتشكل الممحجن أو الصنارة h من الإمام ، ووظيفة هذه أن تشبك بها الحلقة C لرافعة الأوتار .

ويتكون البنجاك C ، في جزء منه ، من العاج المصمت ، وفي جزء آخر من البلاكاج ، وفي جزء ثالث من النحاس ومن خشب سانت لوسي ومن العفصية الكندية \* .

ويصنع جسم البنجاك من قطعة وحيدة من العاج المصمت ، وهو أسطواني الشكل ، ويزدان بتنورة زينة في كل طرف من طرفيه ، وتوجد في مقدمته فتحة ضيقة وعميقة ، وتوجد حول حواف هذه الفتحة ، وكذلك على طرفي الأسطوانة ، فيما أمام نتوء الزينة وفيما وراءه ، خمس دوائر ، تتكون كل واحدة منها من حلقات مركبة ( أي تدور حول مركز واحد ) تشكل حواضاً أو أطراً لهذين الموضعين ، وتزدان بقية سطح البنجاك بنجميات صغيرة صنعت بأساليب متنوعة ، من النحاس وخشب سانت لوسي ، لكنها جميعاً تحاط ، معاً ، بدوائر صغيرة تمايل الدوائر السابقة . أما ثقوب الأوتاد - ويبلغ عددها ثلاثة في كل وجه ، على الرغم من أنه لا يوجد لهذه الآلة سوى وتدرين - فتحاط بدوائر صغيرة شبيهة بدوائر الأطر أو الحواف ، وإن يكن قطر النجميات المشكّلة لها أكبر من قطر الآخريات .

ويقاد رأس البنجاك يشبه آناء مصرية يسمونه بردق يعلوه غطاؤه : وقد لا يكون علينا ، في الحقيقة ، أن نقارب بينهما على نحو مبالغ فيه أو نسعى لأن نجد لهما نفس الأبعاد ونفس النسب ، ومع ذلك فإن لرأس البنجاك هذا علاقة شبه كافية بهيئة هذا الآناء ، حتى ل تستطيع هذه وبسهولة ، أن تستدعى على الفور صورة الأخرى إلى أذهان من يعرفونها

أو تساعد أولئك الذين لم يروها قط ، على أن يتصوروها . وهذا الجزء من البنجاك مصنوع من خشب سببيه بخشب العفصية الكندية ، وهو يزدان بشرائط صغيرة من العاج شبيهة بأضلاع شمامه ، يقف كل واحد منها من الآخر على مسافة متساوية ، بكل امتداد محيطها ، بدءاً من القمة الدنيا حتى ارتفاع ما يمكننا أن ننظر اليه باعتباره منشأ عنق البردق ، وهناك توجد كذلك زينة ملصقة ، صنعت هي الأخرى من العاج ، مشكلة خطأ دائريا متعرجا ، بحيث تفضي زوايا نعرجه إلى قمة الأصلع السابقة ، وفوق الخشب البادى في الفراغات الفاصلة بين الضلوع العاجية ، توجد دوائر صغيرة من العاج كذلك ، أما الجزء الأكتر نسولا أو خطيئة من هذا الرأس ، أى ما يمكننا نسميته بعنق البردق ، فينقسم بدوره ، في كل ارتفاعه ، إلى ثمانية شرائط طولية من العاج ، نبدأ عند قمم الزوايا المتبادلة الداخلية ، والمناظرة للزوايا السابقة المشكّلة للخط الدائري المتعرج وعلى مسافات متساوية فوق حافة الاناء يوجد أربع دوائر صغيرة من العاج ، وكذلك فوق الزرار الذي نمتلنه في شكل غطاء هذا الاناء ، ومع ذلك فحيث أن هذه الحافة أو الاطار تتشكل نتوءا وأن الجزء الأدنى من الزرار كروي الشكل ، ويشكل سطحها متراجعا فان كل واحدة من الدوائر العاجية تنقسم إلى قسمين بفعل هذا الجزء المتراجع الذي ينفصل عن الاناء ، عن طريق الفتحة ، ولهذا الزرار ، وهو فيما يبدو من خشب البليساندر ، شكل كرة مستطيلة في الجزء العلوي منها ، ينقسم سطحها كذلك إلى أربعة شرائط صغيرة من العاج ، تبدأ عند منتصف ارتفاع الكرة ، وتمتد حتى القمة ، وتوجد ، كذلك ، دوائر صغيرة من العاج ، فوق الأجزاء الوسيطة الأخرى التي ترك الخشب مكسوفا .

**وتصنّع الأوتاد آ** ، التي وصفناها من قبل ، من خشب القيقب وهي تجتاز البنجاك من طرف آخر ، على نحو ما تفعل أوتاد الكمان لدينا ،

- ١٥٦ -

أما الجزء من ذيل كل وتد من هذه الأوتار ، والذى يدخلونه فى الجزء الأجواف من البنجاك ، فيختارقه بالمثلث تقب يسخدم فى تمرير مرابط الوتر ، ولو لا ذلك ، لكان عسيرا على الوتر ، من حيث انه يتألف من نحو سبعين الى ثمانين شعرة من شعر معرفة الفرس أن يدخل فى تقب بمثل هذا الضيق . وليس لدينا ما نضيفه الى ما سبق أن قلناه بخصوص رأس الوتد ، اما عن الذيل ، وهو عبارة عن ساق أو قصبة دائرية تمضى مستدقة حتى الطرف المقابل للرأس .

وتشكلون الأوتار ، كما نبهنا الى ذلك منذ قليل ، من خصلات من شعر معرفة المchan ، وتضم الواحدة عادة من ٦٠ الى ٨٠ من هذه الشعيرات ، ويعقد كل وتر ، بعقدة مربعة ، الى المفصل او المريط ، وهذا الاخير عبارة عن حلقة كبيرة من معن الحيوان له سمك الوتر الثاني فى آلة الكونتراباص – أى الكمان الكبير – ( وهو الوتر الذى يصدر النغمة لا la ) ، ويعقد الطرف الآخر ، بعد مروره من خلال تقب الوتد الى الطرف الآخر .

اما خافضة الوتر F ، فشريط صغير من الجلد ، يلتف مرتين حول العنق ، فوق الملمس ، ثم يعقد عقدة واحدة من الحلف ، على مسافة ٢٧ مم من البنجاك ، وحيث لا يوجد فى الكمنجة العجوز أنف قط ، وحيث قد تصبح الأوتار ، عند خروجها من البنجاك – وبعد أن تكون قد مررت من فوق الحلية الثالثة التى تزين طرقها الأدنى – بالغة البعد ، ولحد مفرط ، عن الملمس ، فانهم يفاربون فيما بينها بضمها بقوة : عن طريق شريط من الجلد G ، هو الذى بشكل ما نطلق عليه اسم خافضة الوتر .

وتوجد فى جاذبة الأوتار H حلقة دائرية من الحديد C نعمق فيها الأوتار المأخوذة من شعر معرفة المchan ، وتشبك هذه الحلقة الى صنارة

أو محجس من الحديد  $\text{H}$  يمسك بقدم الآلة الموسيقية .

وتُصنَع الفرس  $H$  من خشب التنوب  $\text{B}$  ، ونوجد عند قمنها حزنان أو شيجنان ، عريستان ، لحد يكفى لاحتواه كل واحد من الورترين ، وينتهي أقدام أو كعب هذه الفرس بنتوء صغير من الخارج ، نحط - هي - عليها . مما يجعل وعاءها أكبر اتساعا ، بحيث يصبح بمقدور هذه الفرس ، بسهولة أن تظل واقفة فوق الوجه ، حتى بدون نائير ضغط الأونار التي تبقى على هذه الفرس ثانية في هذا الموضع ، حين تكون ( هذه الأونار ) مشدودة .

أما القوس  $P$  فيتألف على نحو مخالف للأقواس لدينا ، فعصا مجرد غصن دردار ، لم يكلف القوم أنفسهم عاء تخليصه من لحائه . وهذه العصا ، التي تقابل ما نطلق عليه نحن اسم رأس القوس ، جوفاء حتى ١٤ مم من طولها . وفي هذا الطرف نفسه ، في الجهة المقابلة لتلك التي تشد إليها خصلة شعر الحصان ، نشق العصا بكل عمق الجزء الأجوف منها . وينتهي التجويف بعقب يتجاوز أو يبرز من هذا الجانب نفسه ، وعند الطرف الآخر . وفي المكان الذي ينبغي أن يوجد فيه عقب أو كعب أقواسنا من ناحية شعيرات معرفة الحصان . توجد حلقة من الحديد على شكل  $\text{L}$  يمر طرفاها المفروسان في سبك العصا ، من جانب آخر ، ويربطان وينتنيان إلى الجانب الآخر ، وترتبط خصلة الشعر عند طرفيها بخيط سميك ، ويدخل أحد هذين الطرفين في الجزء المجوف من الرأس  $P$  أو في الجانب الأعلى من القوس ، ثم يخرجونه من التقب  $O$  ، الذي يعقد بالقرب منه هذا الطرف بقصد تبييه عند هذا الموضع . ويربط الطرف الآخر من الخصلة عن طريق عقده إلى الحلقة المبدية الأولى  $d$  في السر أو الحزام  $K$  ، وتمرر هذا

---

$\text{B}$  صنف من الصنوبر .

- ١٥٨ -

السر مرتين فى الحلقة الأولى والثانية ، مع سد طرفيه بقوة بقصد جذب  
شعيرات معرفة الحصان ، ثم يعقد هذان الطرفان الى الحلقة الأخيرة التى  
تحجزها حلقة الحديد الذى على شكل  $\text{Z}$  ، والى روعى أن تدخل اليها هذه  
الحلقه قبل غرسها فى العضنا . ومن قبل أن ينتهى طرافها .

---

الهوامش :

(١) انظر الموجة  $BB$  . الشكل رقم ٦ .

## المبحث الرابع

### أبعاد الكمنجة العجوز وأطوال أجزائها

يصل الطول الاجمالي للكمنجة العجوز الى نحو ٩١٠ مم ، بدءا من قمة رأس البنجاك ، حتى قمة الزرار المخروط على هيئة هرم مقلوب ، والذى يشكل نهاية القدم هذه الآلة .

ويبلغ عمق الصندوق ٧٤ مم ، ويبلغ قطر اتساعه ، مقيسا بشكل مواز للوجه - وان يكن الى أسفل بمقدار ٢٣ مم - نحو تسعين ملليمترا ، في حين أنها لو قسناه من حافة لآخرى لفوهه نواة جوزة الهند ، فلن يتتجاوز طول هذا القطر ٨٦ مم ، وهو ما يساوى طول قطر مشددة التناغم أو الوجه .

ويبلغ طول العنق أو العمود M ، بدءا من أسفل البنجاك فى S ، وحتى الجسم الرنان ٣٧٩ مم ، أما طول الملمس Z المتند من عند خاضعة الوتر F حتى أسفل العنق H فيبلغ ٣١١ مم ، ويبلغ قطر س מקه بالقرب من خاضعة الوتر نحو ٣٦ مم ، لكنه لا يبلغ بالقرب من الحافة H عند أسفل العنق سوى ثلثين ملليمترا ، ويصل ارتفاع أسفل العنق ، من النقطة H الى ٦٨ مم ، منها تسعه عشر ملليمترا تشغليها قطعة من خشب الأكاكية هي التي تتآخى الملمس Z ، أما الجزء الباقي من العنق فيشغل بقطعة من الفاج تسبق الجسم الرنان مباشرة ، وفوق هذا الجزء من العنق كذلك من H الى H تحك الأوتار بواسطة القوس ، وليس من فوق المشدح أو الوجه ، كما يحدث في آلاتنا التي توقع عن طريق القوس ، وتلك خاصية أخرى تسترعى الانتباه في آلاتنا هذه .

- ١٦٠ -

وحيث لا تضم قدم الآلة ، أى الساق أو القصبة الحديدية Q سوى ما هو ظاهر إلى الخارج ، وليس الجزء المار في داخل الجسم الرنان ، ولا الجزء المفروض في القسم الأخير من أسفل العنق أو العمود ، فإن الجزء المرئي من الساق لا يزيد طوله عن ٢٠٥ مم ، ومن السهل تقدير طول بقية هذه الساق ، ما دمنا قد قدمنا أطوال الأجزاء التي تدخل - هي - فيها .

ويصل ارتفاع البنجاك ٥ إلى ١١٩ مم ، ويصل قطر ثخانته إلى نحو ٤٥ مم ، ويبلغ علو رأس البنجاك ١١٦ مم ، كما يبلغ أكبر أقطار الجزء المحدب منه سبعة وأربعين ملليمترًا .

وتترفع الفرس H لقدر ١٥ مم ، ويصل اتساع تقديراتها ، فيما تستقبل الأوتار إلى ٥ مم بعمق يبلغ نحو ثلاثة ملليمترات .

ولا تبدو لنا بقية أجزاء الآلة ذات طبيعة تخضع لقياس صارم ، وأعتقد أن علينا أن نعفى أنفسنا من عناه تقديم تفاصيلها إلى القارئ .

- ١٦٦ -

### المبحث الخامس

#### حول الائتلاف النغمى للكمنجة العجوز ، وحول حجم ومدى تنوع النغمات التي يمكننا الحصول عليها من هذه الآلة

يُتَعْرَفُ الْمَرْءُ فِي الائتلاف النغمى للكمنجة العجوز ، كَمَا يُتَعْرَفُ فِي  
الائتلاف النغمى لغالبية الآلات الموسيقية الشرقية ، عَلَى الْمَبْدَأِ الْهَارْمُونِيِّ الَّذِي  
سَادَ عَنْدَ الْقَدِيمَاءِ ، أَوْلَئِكَ الَّذِينَ كَانُوا يَنْظَرُونَ إِلَى الْرِّبَاعِيَّةِ باعْتِبَارِهَا أَكْمَلَ  
الْتَّنَاغُمَاتِ وَأَتَمَّهَا بَعْدَ التَّمَانِيَّةِ ، وَبَا عَتِيبَارِهَا أَنْمُوذِجًا لِلنَّظَامِ الْمُوسِيقِيِّ كُلُّهُ .  
وَالْخَدُ الطَّبِيعِيُّ لِتَقْسِيمِ هَذَا النَّظَامِ . وَيَقُولُ هَذَا الْمَبْدَأُ عَلَى أَنَّ النَّغْمَاتِ ،  
فِي النَّظَامِ الْدِيَاتُونِيِّ الْطَّبِيعِيِّ<sup>(١)</sup> تَعْلَمُ عَنْ نَفْسِهَا ، عَلَى الدَّوَامِ ، مَتَعَاقِبَةً ،  
رَبَاعِيَّةً فِي اثْرِ رَبَاعِيَّةٍ ، مَعَ احْتِفَاظِهَا بِالْعَلَاقَاتِ أَوِ النَّسْبِ نَفْسِهَا فِي مَا بَيْنِهَا ،  
وَلَمْ يَبْدِ لَهُمُ الْخَامِسِيَّةِ باعْتِبَارِهَا تَنَاغِمًا طَبِيعِيًّا مَمَّا تَلِى ، لِأَنَّهَا لَمْ تَكُنْ تَصْدُرُ  
بِشَكْلِ مُبَاشِرٍ عَمَّا كَانُوا يَطْلُقُونَ عَلَيْهِ اسْمَ الْهَارْمُونِيِّ ، وَلَا نَهْمُ لَمْ يَكُونُوا  
يَنْظَرُونَ إِلَيْهَا إِلَّا باعْتِبَارِهَا مَقْلُوبًا لِلرَّبَاعِيَّةِ أَوْ مَكْمُلَةً لِلتَّمَانِيَّةِ أَوْ مَلْحَقَةً بِهَا .  
كَانَتِ الْخَامِسِيَّةُ عِنْدَهُمْ تَأْنِي مَقْلُوبًا لِلرَّبَاعِيَّةِ عِنْدَمَا نَزَّلَ مِنَ النَّغْمَةِ الغَليظَةِ  
مِنْ هَذَا التَّنَاغُمِ إِلَى تَمَانِيَ النَّغْمَةِ الْحَادِهِ ، كَمَا هُوَ الْحَالُ عِنْدَمَا نَهَبَطَ مِنَ الرَّبَاعِيَّهِ  
النَّازِلَةِ فَa ، أَوْt ut إِلَى تَمَانِيَ الـ fa الأولى عَلَى هَذَا النَّحْوِ :  
فَa ، أَوْt ، fa ، وَتَكُونُ ( الْخَامِسِيَّةُ ) مَكْمُلَةً أَوْ مَلْحَقَةً بِالتَّمَانِيَّةِ حِنْ نَشَاءُ  
الْأَنْتِقَالِ مِنَ النَّغْمَةِ الْحَادِهِ لِلرَّبَاعِيَّةِ إِلَى التَّمَانِيَّةِ الْحَادِهِ مِنَ النَّغْمَةِ الغَليظَةِ لِهَذِهِ  
الرَّبَاعِيَّةِ نَفْسِهَا ، كَمَا هُوَ الْحَالُ عِنْدَمَا تَعْلُو مِنَ الرَّبَاعِيَّةِ الصَّاعِدَةِ : أَوْt . ut  
فَa إِلَى التَّمَانِيَّةِ الْحَادِهِ لِلنَّغْمَةِ أَوْt ut وَالَّتِي نَتَرَنُ بِهَا صَعُودًا عَلَى هَذَا

- ١٦٢ -

ل نحو : أوت ، فا ، أوت ، ولكن الأقدمين لم يكونوا يستخدمون الخماسية فقط كي يؤلفوا . أو ينظموا ، أو يقسموا مدى أو مساحة نظامهم الموسيقى ، كما لم يستخدموها ، للسبب نفسه ، في الانلاف النغمى أو في المدول النغمى لآلاتهم الموسيقية .

ولهذا السبب ، فإن الآلات الموسيقية في الشرق ، حيث لا تعرف المبادئ الجديدة للهارمونية ، والتي أفسح لها مجالا ، ذلك الاصلاح الذي قام به جي ارزو لنظامنا الموسيقي ، وحيث يجهل الناس جهلا مطينا ابتكار الطباق\* وكذا استخدام هارمونيتنا الحديقة هذه الآلات مدوزنة — لا تزال — في الرباعية ، في غالب الأحيان ، بأكثر مما تكون مدورة في الخماسية فإن وجدت خماسية في السلم النغمى لهذه الآلات فانها لم تأت الا بشكل غير مباشر ، على نحو ما شرحنا لتوна ، وإذا حدث خلاف ذلك ، فعلل هذه الآلات — التي قد تقابل في انلافها النغمى نغمة خماسية — ننتمى إلى أوروبا الحديقة أكثر مما تنتمى إلى آسيا أو أفريقيا ، وهو الأمر الذي يكشف عنه شكلها بسهولة ، والذي نستطيع الحكم عليه عن طريق مقارنتها بالآلات المرسومة هنا ، والتي يوجد من بينها ما سوف يتناقض بشكل صارخ مع تلك الآلات التي جمعناها في اللوحة BB ، وهذه آلات شرقية بلا جدال .

وحيث أننا لا نجد في الكمنجة العجوز شيئاً أوروبياً على الإطلاق فلا بد أن يكون انلافها النغمى إذن شرقياً صرفاً ، وأن يتكون هذا من الرباعية ، كما هو الحال في الواقع ، وكما نيقنا منه ، ليس فقط عن طريق النقر على أوتاره على الحال ، بل كذلك لأننا طلبنا إلى الموسيقيين اسم النغمة

\* الطباق ، لحن يضاف إلى آخر على سبيل المصاحبة ، أو قطعة موسيقية تؤلف بهذه الطريقة . (المترجم)

التي لا بد أن ترددتها هذه الأوّتار ، ذلك لأننا إذا افترضنا أن آذانا قد تخدعنا ، أو أن تكون أذن الموسيقي العربي قد أساءت تقديم العون إليه عند ضبطه أو دوزنته لهذه الآلة ، فلن يكون مرجحا البتة . أن يضاف إلى هذه السلسلة الطويلة من الأخطاء ونوبات سوء الفهم ، خطأ جديد آخر حول اسم هذه الأوّتار ، أو النغمات التي ينبغي لها أن ترددتها ، ومع ذلك ، فقد سمعنا وقتئذ ، كما كنا نسمع دوما في ذلك الوقت ، وطيلة ما يزيد على سنوات ثلاثة أوّتار الكمنجة العجوز تردد الرابعة ، ولم يكف الموسيقيون المصريون خلال هذا الوقت عن أن يرددوا على مسامعنا أن النغمة الغليظة تسمى دوّاكاه ، والحادية تسمى نوى ، وكل منها تبتعد عن الأخرى ، في النظام الموسيقي عند العرب ، بفارق مقدارها رابعة ، وهكذا تكون مثل هذه الشهادات كل ضمادات الثقة ، كما لا يمكن ، بعد هذا الحشد للبراهين ، أن يكون هناك ، بالنسبة لنا ، شبهة من شك فيما يتصل بالاختلاف النغمي للكمنجة العجوز ، والذي تقدمه ، هنا ، فيما يلى :

### الاختلاف النغمي للكمنجة العجوز

ول يكن صحيحا أن أوّتارا تتكون من ستين إلى سبعين شعيرة من شعر معرفة الم Hasan لا تستطيع أن تردد نغمة موحدة ، عذبة ، ممثلة على شاكلة النغمات التي يرددتها وتر مأخوذ من معى الحزان ، مبروم جيدا ، أو نغمة بالغة الوضوح كتلك التي تصدر عن وتر مصنوع من المعدن ، وهو أمر كنا جد مهيئين للاعتقاد في صحته ، ول يكن صحيحا كذلك أن بنية الكمنجة العجوز غير مهيأة كي تصدر نغمات نقية مليئة على غرار النغمات التي تشغف لسماعها من آلاتنا الموسيقية ، فإن من المؤكد أن نغمات هذه

الآلية قد بدت وبها بعض شيء من عجف ، وبعض شيء كذلك من اضطراب وبعض شيء أنفيا أجشنا ، حتى لقد طلتنا في البداية أن اعتيادنا على سمعها دون نفور هو أمر يدخل في عدد المستحبيلات ، ومع ذلك — وهذا اعتراف من جانبنا — فقد وجدنا ، بأنفسنا ، وبمضي الوقت ، أن ما كان يصدمنا منها أكثر من غيره ، في البداية قد غدا ، على وجه الدقة ، ما قد ألوحى لنا بعظيم البهجة والنفع ، وما أخذ يبدو لنا الأكثر تعبيرا والأعظم تأثيرا . وحين فكرنا في هذا التغيير غير المنطقى الذي فعل فعله فيينا ، ساعين لاستكناه سببه كيما نقدم عنه تفسيرا ، فسرعان ما اقتنعنا أن انطباعنا الأول كان يعود بالضرورة ، وربما كان هذا هو سبب الأسباب ، إلى أفكارنا المسبقة ، أكثر مما كان يعود إلى طبيعة هذه النغمات في حد ذاتها ، كما اكتشفنا أن ما كان يشوب نقاءها ، في سمعنا ، هو ما كان يقترب بنغماتها ، ولدرجة أكبر ، من الصوت البشري ، وهو — أي الصوت البشري — الذي يند كثيرا عن العيوب بل يندمج بها في تعبيرات بعينها<sup>(٢)</sup> كما أنه يعاني على الدوام من انحرافات متفاوتة القدر بفعل فيض المشاعر التي يحملها أو يعبر عنها أو يعيش بها ، وبفعل التغيرات التي تعتوره . عن ذلك ، أجزاء الأداة التي تحدثه ، لا سيما حين تكون هذه المشاعر بالغة التدفق . ومن هذه التجربة الأوليةرأينا نتائج عديدة تتفرع ، جاءت الواقع والتجارب لتطابقها أو تؤكدها أكثر فأكثر ، حين حطم غالبية الأحكام المسبقة لتربيتنا أو ثقافتنا الموسيقية ، حكما وراء حكم .

ومن هنا جاءت هذه المبادئ التي ننظر نحن إليها كأمور ثوابت

لا تحتمل المراء :

أولا : أن النغمات التي نعد الأكثر روعة ونقاء تفعيل فعلها على أحاسيسنا عن طريق قوة وحيوية المزءة التي تحدثها على أليافنا العصبية ،

أكثر مما تحدث هذا الأنثى على أرواحنا .

**ثانياً :** أن الأصوات ( البشرية ) التي تستحوذ على اعجابنا أكثر من غيرها بفعل نقاءها وروعة جرسها ، نادراً ما تكون هي تلك التي تحرك المشاعر أو تمس شغاف القلوب أكثر من غيرها ( أي بنفس درجة نقاءها وروعة جرسها ) .

**ثالثاً :** كثيراً ما يستطيع ممثل هزلي بارع أو ممثل درامي رائع ، لا يملك صوتاً يتملق اعجاب ساميته ، لكنه يعرف كيف يبيث الانفعالات في نغمات صوته – يستطيع مثل هذا الممثل أو ذاك أن يجعل المشاعر التي يعبر – هو – عنها ، تتغول بقوة وفعالية حتى أعماق أرواحنا ومشاعرنا ، في حين لا يقدر أفضل المغنين ، إذا ما اعتمد على مجرد نقاء صوته ومهاراته أن يجعلنا نتبين الفكرة والخبرة اللتين يستهدى بهما صونه ، وفي الوقت الذي يشنف – هو – فيه آذاننا ويتمتع أرواحنا بمثل هذا الكمال ، فإن القلب هنا يظل بارداً .

**رابعاً :** وأخيراً فان من المستحيل أن تتقدم الموسيقى تقدماً حقيقياً ، في أي مكان لا تكون – هي – فيه خاضعة لأحكام القلب والعقل أو عندما تضحي بما لها من تعبير في مقابل امتاع الأذن أو هدأة الأدوات أو الجرى وراء عبث « الموضة » ونزواتها .

وهكذا ، فإذا لم يسترع انتباهنا سوى ما يمكن أن يحصل عليه الموسيقيون المصريون من السمنجة العجوز ، فلسوف نجد هذه الآلة ، بلا ريب ، شحيحة للغاية ، ومحدودة للغاية . . . فهم لا يعزفون عليها سوى ألحان غنائية ( أو مصاحبة للفناء ) ، وهذه الألحان عندهم ، لا تتيح الفرصة لوجود مساحات نفمية بالغة الاتساع ولا تؤدي إلى تنوع كبير في النغمات ،

- ١٦٦ -

ومع ذلك ، فحيث لا يوجد قط على ملمسها من عقدة تحدد عدد هذه النغمات أو تحد منها ، وحيث يستطيع المرء ، عكس ذلك ، أن يحصل على نغمات تعادل كل جزئيات امتداد الوتر ، طالما ظل هذا الوتر محتفظاً أو قادراً على التردد ، فإن مدى نغمات هذه الآلة يكون واسعاً لحد يكفي لعدم احداث أي ضيق للحن ( الميلودي ) أو تضييق عليه ، ولعل النظام الموسيقى عند العرب ، وهو الذي يسمح بتنويع النغمات أكثر بكثير مما يسمح بذلك النظام الموسيقى عندنا ، أن يشكل ينابيع متتجدة لينهل منها موسيقى بارع .

واليك سلم النغمات التي أسمينا ايها الموسيقيون المصريون ، الذين طلبنا ذلك اليهم ، ويردد كل وتر ، كما نرى ، مساحة من ثمانيتين ، وعن طريق تقسيم الفواصل ، طبقاً لنظام الموسيقى العربية ، فإن هاتين الشمانيتين تستعملان على خمس وثلاثين نغمة .

#### تنوع ومساحة النغمات

*التي يمكن الحصول عليها من الكنمنجة العجوز*

*1.<sup>re</sup> corde. Naoua,  
A vide.*

*2.<sup>re</sup> corde. Doukha,  
A vide*

*1.<sup>re</sup> corde.  
A vide*

*2.<sup>re</sup> corde.  
A vide*

*1.<sup>re</sup> corde.*

*2.<sup>re</sup> corde.*

*1.<sup>re</sup> corde.*

*2.<sup>re</sup> corde.*

(٢)

(١) نطلق اسم **النظام الدياتونى** الطبيعي على ذلك النظام الذى ينسج عن سلسلة من النغمات الطبيعية ، على غرار تلك التى تنتوى الى النظم الموسيقى عند الاغريق ، والتى كانت تنتجه هذا النسلسل الهاارمونى : سى ، مى ، لا ، رى ، سسول ، أوت ، ثلا ، فا ، وهى التى كونوا منها سباعتهم الوترية : سى ، أوت ، رى ، مى ، فا ، سسول ، لا .

(٢) يأخذ الصوت (البشري) في غالبية الأحيان نغمة أنفيه عبد التعبير عن العواطف السوداوية والهزينة، وتكون له نغمة حادة أو قوية واضحة عند التعبير عن الإذراء، ولا سيما عندما نصدر عن نفور أو اشمئزاز طاغيين، ويكون لها هذا الطابع نفسه، كذلك، حين تعبر عن النقاوة أو السخط، وكذلك حين تعبر عن الرغبة التي تتحلس في صمت وكتمان، وأن يكن ذلك على نحو أقل، ثم تتصف بهذه الصفة نفسها، ولكن على نحو أدنى مما سبق، عندما تعبر عن الاحتقار – وكذلك عندما تعبر، في بعض الأحيان عن الأسى، والألم والتشييع، لا سيما حين يكون الأمر ناتجاً عن مظلمة، أو عن قسوة يشعر المرء إزاءها بالموحدة، لكنه لا يجرؤ على التوارة عليها، كما يتخذ الصوت البشري هذه التبرة نفسها في حالات أخرى كثيرة.

(٣) هذه النغمات الأخيرة ، هي التي تحصل عليها من عند أسفل العم أو العمود ، وهو الجزء المصنوع من خشب الأكاجة ، والذى يقع مباشرة فوق القطعة المصنوعة من العاج .



الفصل الحادى عشر  
عن الكتبة الفرعية والكتابات الصغيرة (١)



## المبحث الأول

لن يكون من العسير علينا أن نوجز عند وصفنا للكمنجة الفرخ ، إذ إن هذه الآلة الموسيقية تتنمى إلى النوع نفسه الذى تتنسب إليه الكمنجة العجوز ، كما أنها لا تختلف عنها بصفة أساسية إلا فى ائتلافها النغمى (أى فى الطريقة التى دوزنت بها أوتارها) ، ذلك الذى يتأسس على نغمة خماسية أحد ، وكذلك فى نسب أبعاد صندوق الجسم الرنان ، إذ تقل هنا عما عليه الحال هناك بمقدار النصف ، ولعل هذا هو ما أدى إلى اطلاق اسم الكمنجة الفرخ ، وهى تسمية تعنى قطعة أو جزء من الكمنجة ، وقد جعلنا نحن منها الكمنجة النصف أو الكمنجة الصغيرة . ويمكن القول بایجاز ، أن هذه الآلة الصغيرة قد بنيت بالطريقة نفسها التى قامت على أساسها الكمنجة السابقة أما أسماء أو عدد أجزائها فهى ذاتها هنا وهناك ، وتحتفظ أبعاد هذه بالنسبة نفسها القائمة بين أبعاد تلك ، وفيما عدا جسم الآلة ، فإن أطوال الأجزاء فى هذه الآلة قد جاءت مماثلة لأطوال الأجزاء المقابلة فى الآلة السابقة .

وسنستخدم هنا نفس حروف الدلالة التى استخدمناها فى الفصل السابق ، للإشارة إلى الأشياء نفسها ، حتى تتمكن العين ، وقد تعودت عليها من قبل ، أن تهتدى إليها بسهولة .

---

### الهوامش :

- (١) كمنجة فرخ أو كمانجة صغيرة أى الكمان النصف أو الكمان الصغير ، انظر اللوحة BB ، الشكل ٨ .

المبحث الثاني  
عن التشكيل والخامات والخليات والأطوال الخاصة  
بالكمونجة الفرخ ، وحول أجزائها كذلك

يكاد يكون سكّل الكمونجة الفرخ مماثلاً لشكل الكمونجة العجوز ،  
أما الخامة التي تستخدم في بنيتها فعبارة عن قسم من نواة احدى ثمار جوزة  
الهند ، وجذع سمرة بياض ، وأجزاء من خشب الأبنوس ، وخشب الأكافاج  
وخشب شجرة الملوت\* وخشب القيقب كذلك ، ثم من العاج والحديد وشعيرات  
معرفة الحصان والجلد وأوبار من معن الحيوان وخيوط دوبارة .. وهكذا دخل  
في تركيب هذه الآلة الصغيرة ، كما رأينا ، خامات أخذت من ممالك الطبيعة  
البلات<sup>(١)</sup> على نحو ما حدث في حالة الكمونجة العجوز .

أما الخليات التي تزين بها الكمونجة الفرخ فأبسط كثراً من تلك التي  
وجدناها في الكمونجة العجوز ، فهذه - هنا - ليست إلا من العاج ، وقد  
طعنت أو أدمجت أو ثبّتت بالخشب عن طريق مسامير صغيرة من النحاس .

ويبلغ الطول الاجمالى لهذه الآلة الموسيقية ٨٦٤ مم ، ويكون الجسم  
الرنان A من الأجزاء نفسها التي تضمنها أو يتكون منها الجسم الرنان في  
الكمونجة العجوز ، كما أنها قد صنعت من الخامات نفسها في الآلتين  
الموسيقيتين . واصنعوا آلتانا هذه<sup>(٢)</sup> شكل مخروط بيضاوى مجدهع عند قمته،  
وهو مأخوذ من نصف نواة احدى ثمار جوز الهند ، وقد أفرغت تماماً من  
داخلها على غرار النواة التي صنعت منها ( من قبل ) الكمونجة العجوز ولكن مع

---

\* شجرة تطرح ثماراً كالتفاح ونفرز نسعاً ساماً . ( المترجم ) .

انتزاع قاعها ، الذى كان بمقدوره أن يشكل قمة المخروط ، مما يجعل هذا الجزء مفتوحاً فتحة كبيرة مستوية ، وهناك ، بالإضافة إلى ذلك ، تقوب صغيرة ثقبت بشكل مستو فوق سطحها ، وهذه موزعة بشكل منظم على الوجهين فقط ، ويوجد بالقرب من القاعدة ثقبان أكبر إساعاً من التقوب الأخرى ، ويصل عمق الصندوق إلى ٤٤ مم ، ويشكل الوجه أو المشددة سطحها بيضاوياً<sup>(٣)</sup> يزيد قطره الأكبر عن ٦٨ مم ، في حين لا يتجاوز قطره الأصغر ٥٤ ملليمتراً ، وهذه الأطوال هي – كذلك – الأطوال نفسها التي لفتحة نواة جوزة الهند التي يشد فوقها جلد البياض ، المشكّل للوجه أو المشددة التناغم .

أما العنق M فساقي أو قصبة مستديرة تمضي مستديقة بشكل ملحوظ بدءاً من البنجاك C حتى الجسم الرنان A ، ونجد هنا نحن مقسمة إلى جزئين : اللمس T وأسفل العنق bb ، فأما اللمس فمن خشب شجرة الموت ، ويزدان في كل امتداده بشمنى شبكات صغيرة من العاج ترتفع بشكل حلزوني : أربع منها في اتجاه ، والأربع الأخريات في الاتجاه المقابل ، وتتصطف هذه الشبكات بشكل تبادلي ، وتبتعد كل منها عن الأخرى بمسافات متساوية ، بطريقة تجعل الشبكات التي تمضي في اتجاه ، تقطع-بما يشبه زاوية مستقيمة-الشبكات الأخرى التي تتخذ الاتجاه المضاد ، مما يكون أشبه معيّن ، توجد في وسطها لوحة صغيرة من العاج تتشكل زهرة على هيئة صليب . ويبلغ امتداد العنق ، طولاً ، ابتداء من اللمس T نحو ٢٤٠ مم ، ويصل قطر سمكه عند خافضة الأوتار F إلى ٣٣ مم ، أما عند الاقتراب من قمة أسفل العنق b فلا يزيد القطر عن ٢٨ مم . ويصنع أسفل العنق bb من قطعة وحيدة من خشب الأكاجة المصمت ، والعارى من أي زخرف ، ويصل طوله إلى ١٠٢ مم . ويبلغ قطر

- ١٧٤ -

الطرف الثنائي مباشرة للملمس T نحو ٢٧ مم ، أما قطر س מק الطرف المقابل ، أي الطرف الملمس للمجسم الرنان فيقترب من ٢٣ مم .

وتمثل القدم Q قدم الكمنجة العجوز ، وهي تنغرس في أسفل العنق . b ، وتمر من داخل نواة جوزة الهند المكونة لصندوق الآلة . وتتوغل العارضة من الطرفين ، إلى ما وراء الصندوق بامتداد يصل إلى ٢٦٤ مم ، وتنتهي بزرار مخروطي صغير ، وعلى مسافة أربعة عشر ملليمترًا أسفل صندوق الآلة تستطع هذه القدم ، على نحو ما تصنع قدم الكمنجة العجوز ، ومتلها كذلك تتسع مكونة قطعاً ناقصاً ، يبلغ طول قطره الأكبر ، الذي يتحدد نفس اتجاه الساق أو القصبة الحديدية نفسها ، خمسة وعشرين ملليمترًا ، في حين يبلغ قطره الأصغر أربعة عشر ، ووسط هذا القطع الناقص ، أحد ثقب مرر من خلاله ، وإلى الحلف ، مسمار حتى رأسه ، ثم ثني الجزء الذي يبرز من الأمام ( ذيل المسمار ! ) بطريقة تجعل منه محجناً كبيراً ، يفي بالغرض نفسه الذي يفي به نظره في الكمنجة العجوز .

أما البنجاك C فمصنوع من قطعة واحدة من خشب الأبنوس ، ويختلف جسمه قليلاً في شكله ، عن بنجاك الكمنجة العجوز ، وإن يكن عاريًا تماماً من أي زخرف ، وليس له لرأس هنا هيئة البردق التي يتحذها الرأس في الكمنجة السابقة ، لكنها تمثل آناء آخر ، مصرية كذلك ، يطلقون عليه في العربية اسم قلة يعلوها غطاًها ، ويتمثل الاختلاف بين الإناثين في أن رقبة الأول تمضي متعرجة لتتخذ شكل القمع ، في حين تكون رقبة الآخر اسطوانية الشكل ، ولها القطر نفسه في كل طولها .

وأما الأوتاد I فقد صنعت بشكل أكثر تائقاً مما جاءت عليه أوتاد الكمنجة العجوز ، ورأس الأوتاد هنا من العاج ، وتتحذ شكل قرص يأخذ الجانب المسطّح منه اتجاهها عمودياً موازياً للبنجاك ، وقد يحرط هذا القرص

بواسطة المخرطة ، وتوجد فوق سطحه ، وكذلك على سمكه ، نتوءات زينة زخرفية دائيرية الشكل ، وتدور الدوائر التي يزدان بها السطح حول مركز واحد، أما تلك التي توجد فوق السمك فمتوازية . وعند مركز هذا القرص ، يرى الزرار الذي يشكل نهاية الذيل ، من هذه الناحية ، بارزاً إلى الخارج ، في حين يتغول هذا الذيل نفسه في الناحية المقابلة . وهو مصنوع من خشب القيقب ، وقد سويت استدارته بالمخرطة ، ويحتاز سمك البنجاك من طرف آخر ، ونتيجة لذلك ، فإنه يمر بالفجوة العميقه والمسنطيلة التي أحدثت بالبنجاك من الأمام ، كما هو الحال في الكمنجه العجوز ، كي تدخل فيها الأوتار و يتم ربطها إلى الأوتاد . لكن الفوس<sup>(٤)</sup> ، وكذا بقية ما يتصل بهذه الآلة يظل ، بشكل مطلق ، نفس ما نجده في الآلة السابقة

### الهوامش :

(١) اذ يقتضي الصينيون بأن لكل واحدة من ممالك الطبيعة ميزتها الخاصة ، وأن لكل واحد من الحيوانات المختلفة والنباتات المتفقة ، والمعادن المتباينة خصوصية معينة ، فإنهم لا يشاعون ، عند تركيبهم لآلاتهم الموسيقية أن يخلطوا ، دون تمييز كل صنوف الخامات ، اذ ينبغي ، فيرأيهم ، أن تصنع الآلة بخامات اما من المملكة الحيوانية أو من النباتية أو من مملكة المعادن ، أما حين يسمحون بالخلط بين خامات تنتهي إلى كل هذه الممالك المتباينة ، فإنهم يولون أهمية كبيرة للانتقاء ، الذي يخضعونه لقواعد صارمة ، حدودها هم ، طبقاً للخواص التي ينسبونها إلى الأجسام .

(٢) انظر اللوحة BB ، الشكلين ٨ ، ٩ .

(٣) انظر الشكل ٨ .

(٤) انظر اللوحة BB ، الشكل ١٠ .

المبحث الثالث  
عن الائتلاف النغمى ، وعن مساحة  
وخاصية الكمنجة الفرج

سبق لنا أن لاحظنا ، في المبحث الأول ، أن الائتلاف النغمى لهذه الآلة الموسيقية ، لا يكاد يختلف في شيء عن الائتلاف النغمى للكمنجة العجوز ، الا في أنه أكثر حدة بمقدار خماسية واحدة ، ولا بد أن يدرك القاريء من ذلك ، أننا كنا نقصد أن يفهم ، ضمنا ، أن التلاوهما النغمى يتشكل على أساس الفاصلة الرباعية ، وأنه مقتبس عن المبادىء نفسها التي تأسس عليها الائتلاف النغمى في الكمنجة الأولى ، ويمكن كل ما سبق لنا قوله ، عند حديثنا عن الآلة الأولى ، أن ينطبق اذن على الثانية – أي أن مساحة النغمات ، وترتيبها ، مع مراعاة النسب ، لا تتغير هنا .

الائلاف النغمى للكمنجة الفرج



مساحة النغمات وتنوعها

- ١٧٧ -

وعلى الرعم من أن نغمات هذه الآلة من نوعية مماثلة ل النوعية نغمات  
الكمبجة العجوز ، فقد وجدنا فيها - مع ذلك - بعض شيء من الكتاب .  
وبدون أن يكون هذا الكتاب منفرا ، فانهـا على العكس من ذلك نسـس  
المشاعر ، وينتهـي بها الأمر بأن يستغرق سـامعها في نوع من الأحلـام  
إذا ما أطـال الانصـات اليـها ؛ ولعل تأـثير أنـقام هـذه الآـلة قد أـسـهم بـبعـض  
الشيـء في التـقليل من التـنـفـور الذـي اـعـتـرـانا عند سمـاع أنـقام الكـمـبـجة العـجـوز ،  
وأـعـدـنا لـلاـسـتـمـاع اليـها ، مع أقل قـدر مـمـكـن مـنـ التـحـيز ضـدـها ، أوـ الحـكم  
الـمـسـبقـ عـلـيـها .



أفضل الشفاف عشر  
عن الرّبّ

## المبحث الأول

### حول اسم ونوع ووظيفة هذه الآلة

يتعرف المرء ، دون عناء ، اذا تمعن شكل الرباب ، على الحامة التي صنعت منها ، وطابع وأسلوب شكلها ككل ، كما سيدرك أنها تشتراك ، ولابد ، في أصل واحد ، مع الآلتين السابقتين .

وإذا كان لا بورد Laborde ، في دراسته عن الموسيقى ، المجلد الأول ، ص ٣٨٠ ، قد أيدى رأيا مخالف لما نقول ، فالسبب في ذلك أنه لم يكن يعرف الآلات الموسيقية التي تحدث عنها الا عن طريق روایات بالغة الخطأ ، أو لأنه قد أورد ما كتب بناء على شهادة أناس لم تكن لديهم - وهذا مرجع للغاية - المعارف التي لا بد منها ، كي يحكموا جيدا على ما يتصل بفن الموسيقى ، كما أنه ، هو نفسه ، لا ينجو من اللوم ، لأنه لم يسع حنينا للتأكد من صدق الروایات التي كانت تنقل اليه ، كلما كان ذلك في مقدوره ، اذ لا يمكن التماس أي عذر له حين يقول ، ربما نقلنا عن قوله واحد من الناس ، ان كلمة رباب repab كلمة اغريقية الأصل ، وأن كلمة سمندج Semendje الكلمة عربية ، برغم أنه كان ميسورا عليه للغاية أن يتفادى هذا الخطأ ، بفتح أول معجم يصادفه ، أو أن يلجه إلى مشورة المستشرقين في العاصمة .

يقول لا بورد : « ان الرباب repab باليونانية القديمة ، أو السمندج Semendje بالعربية ، هي آلة موسيقية تعزف باستخدام القوس ، وليس لها سوى وترین ، أحدهما مدوزن بزيادة ثلاثة كبيرة عن الآخر ، أما ساقها فمن الحديد ، وتمر من جانب آخر من جانبي العنق ،

ويؤخذ جسمها عادة من نواة ثمرة جوز الهند ، وأما الوجه أو مشدة التناغم ، فجلد مشدود على غرار جلد الدفوف ، وهى الآلة الموسيقية المفضلة من جانب العازفين الجائلين والبحارة والبهلوانات الشرقيين ، وهم يمسكون بها ( عند العزف ) كما لو كانت آلة كمان ، .

ولابد أن الوصف الذى قدمناه عن الكمنجة ، فى الفصل السابق ، سيجعلنا نتبين بعدها أن لا بورد قد خلط بين الرباب والكمنجـة<sup>(١)</sup> ، ذلك أن هناك فرقا هائلاً بين هذه وتلك ، فالجسم الرنان للربابة مسطح ، رباعى الشكل على هيئة شبه المعين ، فى حين يأنى جسم الكمان على شكل نصف كررة .

أما الرباب ، ولا يمكن أحد أن يرتاد فى ذلك ، فهو الآلة نفسها التي وصفها لا بورد تحت اسم مربى merabba ، فى المجلد الأول من دراسته عن الموسيقى ص ٣٨١ رقم ٦ ، والتى جاء رسمها فى المؤلف نفسه ص ٣٨٠ ، يقول لا بورد : « إنها آلة تعرف بالقوس ، وتسمى مربى ، وتتکاد تنتهي إلى نوع الرباب repab على الرغم من أن لها شكلاً مختلفاً ، ومع ذلك فليس لها في بعض الأحيان سوى وتر واحد ، وقلما يزيد سميكها عن البوصتين ، ويغطى جسمها ، من فوق ومن تحت بجلد مشدود ، ولها شمسة أو مسمع بالقرب من العنق ، ويعرف الموسيقى عليها كما لو كان يعزف على آلة كمان أو آلة دف أو كوس ، ضارباً على الوتر في بعض الأحيان بظهر القوس » .

وينبئنا هذا الوصف الصحيح ، ولكن من المسابق السالبة ، عن خاصية لم تتعـد الفرصة لنا للاحظتها ، فقد يحدث أحياناً أن ينقر بعض العازفين المتتجولين وتر الربابة بظهر القوس ، على نحو ما يضرب العازفون الجائعون في فرنسا مشدة كماناتهم ، وإن كنا نشك أن هذه الحركة تعد جزءاً

من فن العزف على هذه الآلة ، كما أنها لا نستطيع ، في الوقت نفسه ، أن نقنع أنفسنا بأن الناس يعزفون على الرباب ، في أي بلد من البلدان ، على نحو ما نعرف نحن على آلة الكمان . فالقصبة الحديدية الطويلة التي تنتهي بها هذه الآلة تجعل الامساك بها على هذا النحو أمراً مربكاً ، وهكذا يكون لابورد مفرقاً في الخطا حول هذه النقطة ، فقد رأينا الرباب على الدوام تمسك على نحو ما نمسك نحن بالآلة الكمان الجهير *basse de viole* ، مع مراعاة الامساك بها عن طريق طرف ذيلها الميدى .

وهناك من الرباب نوعان ، يتمثل الفرق الوحيد بينهما في أن الرباب من النوع الأول مزود بوترتين ، أما تلك التي تنتهي إلى النوع الثاني فمزودة بوتر وحيد .

فاما الرباب المزودة بوتر واحد فتسمى دباب الشاعر أي التي يستخدمها الشاعر ، اذ يستصحب الشعراء والرواة هذه الآلة عند انشادهم الروايات المفنة ، والمنظومة شعراً<sup>(٢)</sup> .

واما الرباب المزودة بوترتين فتسمى دباب المغني .

ويبدو أن استخدام هذه الآلة يقتصر كلية على مصاحبة الصوت البشري سواء في الفناء (العادى) أو في انشاد الرواية الشعرية ، وهم يستخدمونها في مصر ، على نحو مقارب لما كانت فيه في تلك الآلة الموسيقية التي كانوا يطلقون عليها اسم *الفناسكوس أو التواريون* (أى المنفة)<sup>(٣)</sup> و *Phonas-cos Tonarion* أو آلات موسيقية من نوع تلك التي يستخدمونها في العزف الجماعي في مصر ، أو في موسiquات الاحتفالات الرسمية ، أو مناسبات المسرات العامة .

---

### المواعش :

- (١) انظر دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر ،  
ص ٧٢٢ الهامش رقم (٢) [ المجلد الثامن من الترجمة العربية ] .
- (٢) المرجع السابق ، الفصل الثاني ، المبحث السادس عشر .
- (٣) المرجع السابق ، المبحث نفسه ، حيث قدمنا أمثلة حول وظيفة  
هذه الآلة .

### المبحث الثاني

#### شكل وخامة وتركيب وأطوال الرباب وأجزائها

تختلف الرباب بشكل رئيسي عن كل من الكمنجعة العجوز والكمنجعة الفرج ، كما نوهنا من قبل ، في شكل جسمها الرنان (A) ، فهو هنا على شكل معين ، قمته موازية لقاعدته ، وضلعاه متتساويان أو هما قريبان من ذلك .

وللعنق M شكل اسطواني ويشكل مع البنجاك قطعة واحدة ، ويبدأ البنجاك C هناك ، من حيث يوجد اختناق صغير يوجد في وسطه نتوء زينة n ، ثم يستطيل حتى أعلى، ويبدأ ملمس العنق T من عند خاصية الوتر F حتى صندوق الجسم الرنان أى من T إلى F ، والجسم الرنان للبنجاك مجوف ، على غرار الجسم الرنان في الكمنجعات السابقة على هيئة فجوة طويلة وعميقة ، من شأنها أن تلتقي الأوتار ، التي تربط بالمثل إلى ذيل الأوتاد ، ولرأس البنجاك كذلك شكل اثناء يعلوه غطاؤه ، وإن تكن رقبته أوسع من رقبة الآنية المصرية المسماة بالقلة ، أما الوردان فلم يصنعا ، كلاهما ، على نمط واحد ، في الآلة التي كانت في حوزتنا ، مما يجعلنا نحدهما أن واحداً منها قد جاء في موضع آخر مفقود ، ولو واحد منها رأس كروية الشكل ( سادة - أى بدون نقوش أو حزات ) في حين تنقسم رأس الآخر الكروية الشكل بفعل نتوءات زينة ، دائيرية ، إلى أجزاء كثيرة ، ومع ذلك فهناك محل للاعتقاد بأن شكل أوتاد هذه الآلة يختلف عن شكل أوتاد الآلات الشرقية الأخرى ، ذلك أننا لم نلق آلة موسيقية ، روس

أونادها كروية الشكل ، سوى هذه .

أما قدم الباب Q فساق أو قصبة رباعية الأضلع ، مصنوعة من الحديد ، يوجد فوقها ، بين مسافة وأخرى ، وفوق كل واحدة من زواياها فجوات مربعة الشكل ، والأكبر الأجزاء الوسيطة بين هذه الفجوات ، وعلى وجوهه الأربع ، ثقب مستطيل ، متغوب بشكل مستو ، أما الأجزاء الأخرى ، فتنقسم من كافة جوانبها بفعل ثلمات جوفاء ، تتشكل فيما بينها ، في بعض الأحيان ، شبكات صغيرة ، وتشكل في أحياناً أخرى ، شرائط مسطحة .

وللفرس الشكل نفسه الذي نجده في فرس الكنجات السابقة ، ومع ذلك فحيث لم يكن لربابتنا سوى وتر وحيد ، فلم يكن لهذه الفرس سوى فجوة واسعة تتناسب مع عرض الوتر .

ويصنع القوس على النحو الذي جاء عليه قوس الكنجحة العجوز .

ولا تصنع من الخشب من الجسم الرنان سوى الوصلات ، ويبلغ عدد هذه أربعاً ، تندمج أو تتداخل في بعضها البعض على نحو ما نفعل التروس ، أما الجزء العلوي أو الوجه ، وكذلك الجزء السفلي ، فيتشكل كل منها من ورقة من جلد الغزال ، مشدودة وملصقة فوق الوصلات الأربع ، ووصلتنا قمة وقاعدة الجسم الرنان قد صنعتا كما يبدو من خشب السرو القادم من القسطنطينية ، أما وصلتنا المانين فمن خشب الفيقيب .

ويصنع العنق والبنجاك من خشب الغيراء<sup>\*</sup> ، أما رعوس الأوتاد فمن خشب الورد ، وأما الذيل فمن خشب البقس<sup>\*\*</sup> .

\* شجر ينمو في الأحراش ، يستخدم خشبها في صنع الأثاث .  
(المترجم)

\*\* شجر زينة يزرع لتحديد تخوم الحدائق .  
(المترجم)

- ١٨٦ -

وتؤخذ الأوبار وخارضة الوتر والقدم - في آلتنا هذه - من الخامات نفسها التي تصنع منها نظيراتها في الكمنجتين السابقتين ، أي من الحديد . في حين تكون الفرس من الخشب الأبيض .

ويبلغ الطول الاجمالي للرباب نحو ٩٢١ مم ، ويبلغ سمك الجسم الرنان ، أو عرض الوصلات ، وهما سى واحد ، نحو ٥٩ مم ، ويبلغ اتساع الوجه أو مشدة التناغم ، وكذلك عرض أسفل الجسم الرنان ، نحو ١٥٩ مم عند القمة و ٢٦٠ مم عند العاude ، ويبلغ طول الوصلات المواقة لهذا وذلك من الطولين السابعين الامتداد نفسه بالتبادل ، ويصل طول الجزء المائل من ناحية اليمين ٢٨٨ مم ، أما الجانب المائل من اليسار فيبلغ طوله ٢٩٠ مم ، أما الوصلات التي توافق هذه الجوانب ، فلها ، بالتبادل أيضا ، الأبعاد نفسها طولا .

وبدها من أسفل العنق ، قريبا من الجسم الرنان ، وحتى قمة البنجاك ، يبلغ الامتداد إلى ما يقرب من ٤٠٦ مم ، في حين يكون طول العنق وحده ، بدها من الجسم الرنان وحتى الاختناق الذي يسبق البنجاك نحو ٢١٧ مم . وينقسم كل هذا الامتداد الطولي ، من مسافة لأخرى مرة واحدة ، وأخرى باثنتين ، وثالثة بثلاثة تقوب دائريه تستخدم في تحديد ملمس الأنعام . ويبلغ طول خارضة الوتر إلى ٥٤ مم بدها من الاختناق الذي يرى بين العنق والبنجاك .

ويمتد طول قصبة أو ساق القدم الحديدية للآلية إلى ما وراء الجسم حتى يبلغ ١٧٤ مم .

أما بقية الأجزاء والأطوال الأخرى للرباب فلا تستحق عناء الاشارة إليها ، أو أنها تمثل نظيراتها في آلات الكمان المصرية .

**المواهش :**

(١) انظر اللوحة BB الشكل رقم ١١ .

المبحث الثالث  
حول الائتلاف النغمي للرباب  
و حول مساحة أو مدى نغماته  
الغرض المبدئي من هذه الآلة الموسيقية

كانت المذكرات التي دونناها عن آلة الرباب ذات الوترين ضمن مجموعة المذكرات التي فقدناها ، ولسنا ننتذكر ما هو الائتلاف النغمي لهذه الآلة الموسيقية ، وقد يكون هو الائتلاف نفسه الذي يتحدث عنه لا بورد حينما خلط ما بين الرباب والكمنجة ، والذي كانت نغماته موزونة ، طبقا لما يذكر ، على التلائية الكبيرة بين هذا الوتر وذاك ، لكن هذا ، فيما يبدو لنا ، مناقض لمباديء الموسيقى العربية التي لا تتقبل الشلالية قط ضمن التناغمات التي ينبغي أن يشتمل عليها أي ائتلاف نغمي ، اذ تقوم - أي هذه المباديء على الأسس التي كانت تنهض عليها الموسيقى الاغريقية . ولسوف يكون بالليل ، بعيدا عن العقول أن نفترض بأن الموسيقيين العرب قد اختاروا عمدا ، وعلى وجه الدقة ، نغمتين لا يتواافقان معا قط ، في نظامهم الموسيقى ، كي يشكلوا منهما الائتلاف النغمي لواحدة من آلاتهم الموسيقية . لا سيما حين يكون دورها مقصورا على مصاحبة الصوت البشري عند الغنا أو عند انشاد الروايات الشعرية .

وتکاد تكون آلة الرباب وحيدة الوتر ، التي حملناها معنا من مصر ، والتي رسمت وحفرت في اللوحة BB ، الشكل ٢ ، والتي نراها تحت ناظرنا الآن ، على حالتها المبدئية ، وهذا احتمال ، ذلك أن القصد المنشود من هذه الآلة لا يتطلب منها أن تكون أشد من ذلك تعقيدا ، وهي موزونة

- ١٨٨ -

في مقام أو نغم رى Ré ، من غليظ التينور أو من وسط نغمة الغليظ ( وهو الوتر الثاني في الآلات الورتية ) . وتوافق هذه النغمة ، في النظام الموسيقي عند العرب مقام الرست ، وهو أساس هذا النظام ، كما توافق هذه النغمة أشد النغمات غلظة في المقام الدورى عند الإغريق ، أول وأقدم كافة مقامات الموسيقى الإغريقية ، والمقام الأساسي لكل المقامات الأخرى . وقد كان ينظر إلى هذه النغمة عند الالatin ، وعندنا نحن كذلك حتى وقت الاصلاح الذى قام به جى أرزو ، باعتبارها نغمة القرار للمقام الدورى كيما لا نزال نحن ، بدورنا ، نعتبرها كذلك في ترتيلاتنا الكنسية ، التي تعد موسيقانا الأولى .

أما مساحة النغمات التي يستطيع المرء أن يحصل عليها من الرباب عند العزف عليها عند نقطة الملمس وحده ، فهي السادسية الصغيرة ، أو لعل القوم قد اكتيفوا على الدوام بمدى خماسية أو أقلهم ، على الأقل ، قد التزموا بذلك ، وهذه النغمات ، وقد سبق لنا قول ذلك ، قد تم تحديدها والاسنارة إليها فوق ملمس العنق عن طريق الثقوب الدائرية الشكل ، وتتوافق نغمة الافتتاح ( à vide ) مع النغمة رى Ré ، فإذا وضعنا الأصبع فوق منتصف الفاصلة الثانية نحصل على النغمة مى mi ، وإذا وضعناه فوق منتصف الفاصلة الثالثة حصلنا على النغمة فا fa ، وإذا وضعناه فوق الفاصلة الرابعة يردد الوتر النغمة سول sol ، أما إذا وضع الأصبع فوق الفاصلة الخامسة فسنستمع إلى النغمة لا la ، وأخيرا فإذا وضع الأصبع إلى ما وراء الثقوب الدائرية الأخيرة ، فستكون النغمة التي نحصل عليها هي النغمة سى si ، وقد أشرنا بالأرقام (١) إلى كل واحدة من النغمات التي تكونها هذه الحطوط المستديرة بالاسم الذي حددناه ، والتي نحصل عليها إذا ما وضعنا الأصبع عند هذه الحانة أو تلك : فالرقم ١

- ١٨٩ -

يقابل خانة النغمة رى Ré ، والرقم ٢ يقابل خانة النغمة مى mi والرقم ٣ يقابل خانة فا x و ٤ يقابل النغمة سول sol و ٥ يوافق لا la أما رقم ٦ فيوافق النغمة سى ٩ .



ومع ذلك ، فحيث يقتصر دور هذه الآلة على مصاحبة صوت الشعرا والرواة والرابسوديَّة عند الانشاد الشعري ، فإن الفاصلة السادسية ليست ضرورية في هذا النوع من الانشاد الشعري أو الرواية الشعرية ، ومن المعروف أن الأقدمين كانت لديهم فواعد تصف وتحدد مدى ومساحة النغمات التي لابد أن يمر بها الصوت البشري عند الانشاد الخطابي(٢) وكذلك عند انشاد الملحم الشعرية(٣) . وأول وأهم هذه القواعد ، طبقاً لما يذكره دينيس داليكارناس هي أنه لا ينبغي للصوت البشري أن يعلو فوق الخماسية ولا أن ينخفض إلى ما دونها ، اذ يقول : « ان ميلودي الخطابة ينحصر عادة في فاصلة واحدة تسمى ديابتته أي خماسية ، بمعنى انه لا يحق له أن يعلو إلى ماوراء ثلاثة مقامات ونصف المقام باتجاه الحاد ، ولا ينبغي له أن ينخفض إلى ما دون هذه الفاصلة »(٤) . وهكذا ، وكما سبق أن لاحظنا أكثر من مرة ، فحيث أننا لا نزال نتعرف على آثار بعضها لكنير من الممارسات القديمة التي ظلت سارية هناك حتى اليوم بفعل لامبلاة المصريين ، وبفعل تعلقهم العنيد بعاداتهم القديمة ، وكذلك بفعل ابعادهم الشديد ونفورهم من كل ضرب من ضروب التجديد ، وحيث أن ثبات المصريين الذي لا يتزعزع لم تضعفه قط كافة المساواة التي تسربت إليهم ، بحيث يبدو ثباتهم هذه شبهاً بسد صمد لكافة الضغوط العنيفة والمندفعه التي يقوم بها سيل بلغ حا

---

\* راوية محترف للقصائد الملحمية قدِّيماً ، أما الرابسودي أو الرابسودة فهي القصيدة الملحمية التي كان يتم انشادها (المترجم) .

الفيلم ، فقد أمكنهم أن يحتفظوا وأن يبقوا على العدد الكبير من عاداتهم في منأى عن كل التغييرات ، وبالرغم منها ، تلك التغييرات التي أدت إليها ، والى أن تفعل ما فعلته في وجه مصر ، تلك الثورات أو التطورات العنيفة التي جرت هناك ، فان علينا أن نصدق اذن أن السلوك الذي كان معروفاً منذ العصور الـ بالغة القديمة ، عند الإغريق ، والذي لم يعده موجوداً اليوم ، إلا في مصر ، لا يمكنه أن يظل هناك طيلة هذه القرون المتعاقبة بفعل غريزة التعود وحدها لو أن مبادئه لهذا السلوك كانت قد اندرت بشكل تام ، ومع ذلك ، بكل شيء يذكرنا ، وكل شيء يشهد كذلك على أنه ان لم يكن بمعرفة المصريين المحدثين اليوم لهذه المبادئ ، فعلى الأقل بوجود الوسائل التي استخدمت في الماضي والتي لا يزال بالإمكان الافادة منها في تحديد استخداماتها ، وهو الأمر الذي أدى إلى دوام ممارستها حتى اليوم في مصر . ومنذ هذه الشهادة نجدها اليوم ، بلا مراء ، في آلة الرباب ، تلك التي يقتصر دورها على تحديد المدى الذي وضعته الأقدمون للانشاد الخطابي ولانشاد الملحم الشعرية ، ما دام استخدام هذه الآلة لا يزال مقصوراً على مصاحبة رواة الملحم والشعراء حين ينشدون أشعارهم ( وأهمال بقية إمكانياتها النغمية ) . وهكذا تكون الرباب في الواقع « توناديون » حقة ، كما يبرهن الغرض الذي تستخدم اليوم فيه على أن الغاية المبدئية من ورائها هي مساندة واطالة مدى الصوت البشري ، وكذا البقاء عليه داخل الأطر التي حدتها المبادئ الموروثة .

## الهواش :

(١) انظر اللوحة BB ، الشكل رقم ١١ .

(٢) هكذا كان الأغريق الأقدمون واللاتين يطلقون على ممارسة قواعد الرايسودة ، وهو ما نسميه نحن اليوم بنبرة الصوت . وكلمة نبرة accent كلمة مركبة من كلمتين لاتينيتين تعنيان معاً : من أجل أو بقصد الغناء ، وعلى غرار الكلمة بروزودي Prosodie ، المكونة هي الأخرى من كلمتين يونانيتين تعنيان الشيء ذاته . ذلك أن البروزودي ، لم تكن تعنى إلا ما له علاقة بطريقة رفع أو خفض الصوت أثناء القاء الخطاب ، وقد كانت كما يدل على ذلك اسمها - فن اخراج وتعديل نغمات أو نبرات الصوت أثناء الحديث ، وذلك بجعله ضرباً من ضروب الانشاد ، أي باعطائه التعبير المقنع ، لكن قواعد هذا البروزودي قد عفا عليها الزمن ، وتنوسيت كلية أو لم يعد معترفا بها بيننا ، أما المدلول الذي نعطيه حالياً لكلمة بروزودي Prosodie فليس له أية علاقة بالمعنى الاشتيفاني لهذه الكلمة ، ولا بالفكرة التي كان يربطها بها الأقدمون . ويقول داليكارناس « إن الخطابة ضرب من الموسيقى ، ولا يختلف في الخطاب عن غناء أو انشاد الآلات الموسيقية إلا عن طريق المدى أو المساحة ولكن ليس في مدى أو مساحة النغمات ، وإنما في صفاتها ، ذلك أن للخطاب كذلك هارمونيته وایقاعه ، وجمالياته وتعبيراته ، وتحولاته أو انتقالاته ، وليس هناك من يشك في أن حاسة السمع لا تجده ما يغيرها على الأصياغ إلا حينما يجدوها ، في وقت معه ، الهارموني ، والإيقاع ، والتبدل أو الانتقال ، وأنهما لا تستطيب ، فوق كل شيء ، الا كل ما هو جميل » .

ويقول أرسطو : « إن الفصاحة تعني أن يعرف المرء كيف يغير من نبرات أو نغمات صوته ، طبقاً للاحساس الذي يريد أن يوحى به ، وكيف يستطيع ، إذا ما لزم الأمر ، أن يمنحه القوة أو أن يلطف منه أو أن يقف به موقفاً وسطاً ، وكيف ينبغي له أن يستخدم النغمات سواء الحادة أو الغليظة أو التي توجد فيما بينهما ، وأن يعرف أية أيقاعات تتوافق مع كل نفمة من هذه ، ذلك أن هناك ثلاثة أمور تجدر ملاحظتها ، المساحة أو المدى ، والهارموني ، والإيقاع ، وهذا ما يكتب الفوز في مضمار السباق » [أرسطو ، البلاغة ، الكتاب الثالث ، الفصل الأول] .

(٣) يوضح أرستوكسين Aristoscène في هارمونياته ، وأرسيستيد كنطليان ، Aristide-Quintilien في دراسته عن الموسيقى ما يعنيه الانشاد الخطابي ، والانشاد الشعري ، والانشاد أو الغناء الموسيقي ، ويمكن الرجوع إلى هذين المؤلفين حول هذه النقطة التي لا يتاح لنا التعرض فيها بعمق هنا ، كذلك فتحن نحيل ، في هذا الصدد إلى المقالة التي اقتبسها

فوتيوس . Photius فى مؤلفه Myriobiblon ، نقل عن بروكلوس ' Proclus والتي عنوانها :

Procli chrestomathia, seu laudabilla de re Poetica, pag. 982 grec et lat. Rothomagi, 1653.

وسوف نجد في هذه المؤلفات كل ما يتصل بالأنواع المختلفة من الائتلاف الخطابي والشعرى ، معالجاً يقدر يتساوى مع توسيعه في ترنيبيه ووضوحه ، كذلك يمكننا أن نقرأ الفصلين الشانى والثالث من الكتاب الرابع عشر من مأدبة الفلسفه *Deipnosophistes* لأنثينا يويس Athénée ، وكذلك جوليوس بوللوكس Julius Pollux فى مؤلفه *onomast* الكتاب الرابع عشر ، وقد جمعنا كل هذه المصادر الى كثير غيرها فى مؤلفنا الذى عنوانه :

Recherche sur l'analogie de la musique et des arts qui ont pour objet l'imitation du langage, Paris, de l'Imprimerie Impériale, 1807, 2 vol. grand in 80.

أى : بحث حول التمايز القائم بين الموسيقى والفنون التي تتخذ من المحاكاة اللغوية ( أو الصوتية ) موضوعا لها .

<sup>٤)</sup> دينيس هاليكاناس ، المرجع السابق .

الفصل الثالث عشر

حول الديسار والفنانة البوئية



## المبحث الأول

حول الطرق المتباعدة للفظ وكتابة اسم هذه الآلة ، وحول التشابه التام البادى فيما بين الكيصار والقيثارة التي وصفها هوميروس فى نشيده الى عطارد - الوصف الاجمالى للكيصار ، طريقة العزف عليها - فيما كانت القيثارة تستخدم فيما مضى -ضرر الذى لحق بفن الموسيقى منذ أهملت هذه الآلة الموسيقية - انهيار سطوة هذه الآلة منذ ذلك الوقت

لم نضع الكيصار Kissar ضمن قائمة الآلات الموسيقية العربية إلا لأنها الآلة الوحيدة من آلات الأثيوبيين ، ومن الآلات الخاصة بشعوب أواسط إفريقيا ، التي رأيناها في مصر ، والتي تزودنا واحدة منها ، ولهذا فقد عانينا بما فيه الكفاية من العثور على شخص يمكنه أن يبيعنا ايها ، وليس السبب هو ندرة هذا النوع من الآلات الموسيقية في مصر ، فمن المallow والشائع ، عكس ذلك ، أن ترى الأثيوبيين والبرابرة ، وقد حملوها معهم عند حضورهم من بلادهم إلى القاهرة ، كى يستقرروا هناك ، بوابين أو حراسا للمحال .

وقد أطلقنا على هذه الآلة اسم كيصار اذ كان الأثيوبي الذي زودنا بها يسميه على هذا النحو ، وقد كان هو نفسه كذلك أربع من سمعناهم يعزفون عليها<sup>(١)</sup> . ويطلق النوبيون الذين يقطنون ، هنا وهناك ، حول الجندي الأول ، على هذه الآلة اسم كسر أو كصر ، ويسميهما آخرون باسم كصرة ، كما تسمى هذه الآلة في بعض مناطق أخرى من النوبة جيزركه

أو غير ذلك ، وحيث أن لكل من لفظوا هذا الاسم أمامنا لهجته الخاصة ، وحيث أن هذه اللهجة ليست مما يكتب قط ، كما هو حال اللهجة بعض المناطق في فرنسا وأن عددا ضئيلا من أبناء النوبة هم فقط الذين يعرفون الكتابة ، فإننا لم نتبين الشكل الهجائي الصحيح لهذه الكلمة ، أما لابورde Laborde ، الذي اتبع النطق التركي عند كتابته لأسماء الآلات الشرقية التي قام بوصفها ورسمها في دراسه عن الموسيقى ، فكتب اسم هذه الآلة على نحو مخالف لما كتبناه نحن ، فقد كتبها هو : كسر Kussir . ويشير المصريون إلى هذه الآلة باسم **القيطارة البربرية** أي جيتار البرابرة . وفي الترجمة العربية لكتاب المقدس ، والمنشورة في التوراة متعددة اللغات ، تحول الاسم الذي كان الأغريق قد ترجموه ولفظوه **كيبتارا** Kithara ، باعطائهم حرف (ث) القيمة أو النطق نفسه الذي يعطيه الانجليز لحرف Th ، أي ذلك النطق الذي يقف موقفا وسطا بين حرف السين والذال (S. و Z) [ وهو حرف الثاء عندنا ] – تحول ذلك الاسم في العربية إلى **قيثارة** ، وهي كلمة يلفظ فيها حرف الثاء (العربي) كمقابل للحرف (ث) عند اليونانيين المحدثين ، وهكذا يجدو طبيعيا أن يكون هذا هو الاسم نفسه الذي يلفظه الأثيوبيون **كيسار** أو **كيبثار** ، وهو ما يطلقونه على قيتارتهم .

ومع ذلك فمما لا جدال فيه أن هذه الآلة لا تشبه قط تلك التي أسميناها نحن بالبيتار ، فهي قيثارة حقيقة ، تنتسب فيما يبدو ، ببساطة بنيتها المتناهية ، وبالطريقة الحسنة والبدائية التي صنعت بها ، إلى القرون الأولى التي ابتكرت فيها هذه الآلة ، وبرغم ذلك فلا تنقص الرشاقة شكلها ، بل إن ما يدعو إلى الغرابة ، وينير الفضول في الوقت نفسه ، هو أن هذه القيثارة تشبه على وجه الدقة ، تلك التي وصفها هوميروس في نشيده إلى عطارد والتي نسب فيه اختراع هذه الآلة إلى هذا الإله .

وحتى يكون بالامكان أن تحكم بسهولة أكبر فيما يصل بهذا الشابه، فستقوم بايراد وصف قيارة هوميروس ، كما يصفها صاحبها ، ثم تقوم بعد ذلك بوصف قيتارة البرابرة ، فقد رأى عطارد ، فيما يروى هوميروس ، قريبا من مسكنه سلحفاة كانت تتقدم نحوه متمهلة ، وهى ترعى العشب النضير ، فتأملها مبتهمجا ، وعندئذ خطرت له فكرة أن يصطنع من هذه شيئا نافعا ، متخيلا فى الوقت نفسه المزايا التى يمكنها أن تنجم عن ذلك ، فحملها على الفور إلى بيته ، آخذها إليها بين يديه ، وحين أفرغ درقتها ، ونظمها ، كساحتها بقطعة من الجلد ، ولف حولها عروق أو أعصاب ثور(٢) ، ثم أدخل إليها رافعين ، ربط بينهما بنير ، ثم سد عليها سبعة أو نار رناة(٣) آخذتها من معى خروف ، وحين أتم عمله ، أمسك بهذه اللعبة اللطيفة(٤) وسعى لارنان جزء من الأوتار بالريشة (البلكتروم) ، لامسا الجزء الآخر من قيثارته بوقار ، ثم نرنم على الفور بأغنية بالغة الجمال والروعة .

وفي واقع الأمر فإن الكيسار أو القيارة الأثيوبيه لم تكون قط من درقة سلحفاة ، فقد لا يكون هذا الحيوان شائعا في أثيوبيا بالقدر الكافي ليسهل على عامة الناس التزود بدرقاته ، ولذلك فقد أحلوا محله – ببساطة – طاسا من الخشب . وبايجاز شديد فإن بقبة أوصاف هوميروس يمكنها أن تنطبق ، في كل جوانبها ، على وجه التقريب ، على الكيسارة الأثيوبيه ، فهذه الطاس الخشبية A ، والتي أحلوها محل درقة السلحفاة ، مكسوة بالمنيل بقطعة من الجلد(٥) ، ومضمومة من كل جوانبها بعصب ثور(٦) ، وأدخلت إليها رافعتان هما B ، C (٧) ، مررتا من طرف لآخر من الجلد حتى أسفل هذه الطاس متعددة شكل ٢ ، ومن هناك ترتفعان متفرعتين حتى على بعضيه ، ثم تمضيان لتتنفسا من طفيهما ، كل طرف في واحد من طرفي النير أو العارضة ، المافق له .



فقد بدأ الأتيلوبى الذى كان يعزف أمامنا على هذه القيثارة ، يداعب أوتارها بريشته ، ثم أخذ يدندن مع نقر الأوتار بيده اليسرى ، وفي النهاية بدأ الغناء ، وهو يواصل على الدوام نقر الاونار والتوقيع عليها بريشة العزف .

واد كنا أكتر انشغالا بالذكريات الطيبة التي أثارتها هذه الآلة فينا ، باكتثر مما كنا نلقى بالا للغناء الطفولي الساذج لرجلنا الأتيلوبى<sup>(١١)</sup> ، فقد انتقلنا بأرواحنا الى هذه الأزمنة البطولية ، حين كان تلاميذ أورفيوس وديمودوكس وفييميوس وتربياندر يزاوجون نبرات أصواتهم الرجولية والنشطة بنغمات الطرف التي ترددتا أونار القيثارة العذبة ، متغنين بمعجزات الطبيعة ، وما ثر الآلهة ، وفضائل الملوك ، وروائع الأعمال التي قام بها الأبطال والاكتشافات النافعة التي أنجزها العباقرة من بنى الإنسان ، والتقدم الذي أحرزه العلماء الذين يسعون آفاق العلوم<sup>(١٢)</sup> ، ويعلمون الشعوب ، ويعرفون كل امرئ بواجباته ، ويشربون في كل القلوب محبة الخير ، والرغبة في التميز ببعض الأعمال النافعة والجميلة . ولم يكن بمقدور النغمات التي كانت تدق في آذاننا أن تصرف عن مخيلتنا آلاف الأفكار التي كانت تتعاقب في الذهن وتستيقينا في اسار أحلام قائمة تبعت على الأسى ، وقلنا لأنفسنا ، في قراره أنفسنا ، فيما مضى ، في تلك العصور الحوالى ، حين كان كل الشعراء منشدين وكل المنشدين شعراء ، وحين كانت القيثارة آلة بالغة الأهمية ، من كان يتجرسر ، كائنا من يكون ، على أن يكتب على استلهام عبقريته زون هذه الآلة ، ذلك أن الشاعر - الموسيقى لم يكن ليفوته قط ، من قبل أن ينشد أو يتغنى بأبياته ، أن يعكف على مشورة ذلك الائتلاف النغمى الرائع لقيثارته ، هذا التناغم الهاارمونى الذى لم تتحدد نغماته الا بعد سلسلة طويلة من الملاحظات والتجارب المتضاعفة ، على مدار قرون عدة ، والذى محضت دقتها ، وكرست فوائدتها ، بفعل أكتر النتائج توفيقا وأكبرها خصوبة

فمن طريق مداعبة الأونار<sup>(١٣)</sup> ، وترا بعد وتر ، كان الفنان اليفظ ينبع في الوصول إلى الامساك بالنغم أو المقام المناسب ، وإلى التغييرات في المقام التي تناسب الأسلوب الذي يتطلب موضوعه<sup>(١٤)</sup> ، وما إن يجد نفسه في حالة يستطيع معها أن يحتوى خماسية ، وأن ينظمها ، وأن يهدده جموح عبقريته الحلاقة ، كان يبدأ إنشاد أغنياته أو أناشيده المتسامية<sup>(١٥)</sup> ، وكانت هذه ، على الدوام ، تحظى بانصات يشع احتراما ، وتسمع بأكثربضروب الاعجاب حماسة ويفضة ، كانت تنفذ إلى الروح متخالله الأحساس والمشاعر ، فتملؤها بأكثربالانفعالات نبل ، كانت تلهب النفوس بحب الفضائل ، ونبولد الرغبة لدى الإنسان في أن يكون نافعا ، كما كانت تضع بذور اشتئاء المجد . ولكن وأسفاه ! فكم ثأر هذه الأزمان السعيدة عنا ؟ ومن بمقدوره اليوم أن يدوّن قيئارة ! فمنذ وقت طويل من قبلنا ، أبت القيئارة ، وقد أثرت بها حالة المهانة التي أوصلها إليها الجهل والذوق السقيم ، ومرغب في الوحل كرامتها النظرة الجديدة من الناس إليها - أبت أن تستجيب للنطاعات الطموح للشعراء والمسيقيين ، وبات الشعر والمسيقى ، وقد تخلت عنهم الموعنة القادرة التي كانوا يحصلان عليها فيما مضى من أنفاس هذه الآلة الموسيقية ، خالين من الحيوية ، عاجزين عن التعبير ، وبدلا من الإسرى الدءوب لمحاولة منابرة ، بعيدة عن الادعاء ، يباركتها التواضع ، ويتوجها ، في نهاية الأمر ، النجاح في غالبية الأحوال ، فان فنان اليوم ، العائش ، غير الهياب ، والنذر لا يشغل سوى تملق غروره الصبياني بأن يثير دهشة جمهور جاحد سقيم المزاج ، يود أن يأتي بمقدمات موسيقية تصطبغ أساسا أو شكلا علميا ، لكنه لا ينبع إلا في اظهار مزيد من عجز عبقريته الهزيلة ، وفي ارهاق خياله العقيم المتبدد بمحاولات هزلية ، وفي تعذيب كلّيهما - عبقريته وخياله - بلا جدوى ، لكنه لا يستطيع قط لأن

يسنتير عبقرية ولا أن يبعث الدفء إلى خياله ، اذ ليس بلهزين من القدرة ما يمكنهما من الاستجابة لتوسلاته اللوحوج ، فقد ذوب العبرية بعد أن نأت عنها الرعاية ، وشل الخيال لنقص الممارسة ، فخذل كلاهما رعبه هذا الفنان الداعي ! فأصبح بذلك صورة معبرة عن قولينا الساخرة . بمغض (الجلب) فلم يلد في النهاية ، سوى فأر هريل ، ولقد غرب هذه الغواية ، التي لا تزال تمشى بيننا ، فن الموسيقى حتى في المناطق النائية ، وفي كل مكان بلغنه ، جعلت من فعالية هذا الفن ، فيما يصل بخير البشر ، أمراً يكتنفه الريب والشكوك .

وبرغم أن الشهادة الاجتماعية لكل الشعوب العديمة تدلل على قوة تأثير الموسيقى ، وبرغم أن علماء ذوى جدارة كبيرة ، قد دلوا لدرجة الوضوح ، وعن طريق أملة ملموسة مجسدة<sup>(٦)</sup> على ما لهذا الناتير من سطوة على الأحساسين والروح ، فإن هذا الفن لا يزال بعد فاقداً لاعتباره عندنا ، فما زلتنا نصر على الزراعة به ، بأن نتركه نهباً لأنحطار ممارسة روئينية عميماء ، خالية من الروح ، ولنزووات ذوق هش ، عجيب على الدوام ، بل ساذ مجاف للصواب وبدلاً من أن نفكر في جعله مفيداً بأن نهيئ له ممارسة أفضل ، وتطبيقات أصوب وتفهم أحسن ، وإننا لا نرجو منه سوى أبساط الأحساس ، لقد أوصدنا قلوبنا دونه ، ولم نعد نطمئن منه أن يتغلغل فينا حتى الروح .

ومع ذلك فاهمال أو لامبالاة كتلك يمكن الإغضاء عنها عند الشعوب الغارقة في جهالة ببربرية بائسة أمتال أقوام أنيوبيا ، ولكنها تتناقض بشكل قلماً يمكن التسامح فيه مع ما للأمم المتحضره في أوروبا من معارف وعلوم . فقد أمكن عناد أو مكابرة أناس ذوى حظ ضئيل من العلم ، صورت لهم العصور القديمة ، المحترمة والزاخرة بالعلم ، على نحو كاذب مخالف للحقيقة ، في الوقت الذي تكشف لنا فيه هذه العصور نفسها عن أسرارها السامة .

- ٢٠٢ -

امكن هذا العناد المكابر أن يفاصم حتى اليوم كل البراهين الخفة ، وأن يتحول  
انتباه العامة عن دراسة جادة للموسيقى ، ومع ذلك ، فليس ببعيد ذلك الزمن  
الذى ستسارع فيه فرنسا بعلاج هذا الاتهام المجهف للموسيقى والضار  
بسعادتها هى ، ولسوف يتحقق لها من الطموح النبيل ما يجعلها جديرة  
بالأقدار العظيمة التى يهيئها لها اليوم بطل\* يبدو وكأن كل صنوف المجد  
قد ادخرت ، جميعها ، له .

---

\* لا بد أنه يشير هنا إلى نابليون . (المترجم)

### هوامش :

(١) أكد لنا الفسيس الأنجاش أن هذه الآلة في بلادهم وكذلك في كل المناطق داخل إفريقيا تعرف باسم **Krar**.

(٢) يمكن نطبيق هذا الوصف على الرسم الذي قدمناه للقياسة الأتيوبية ، اللوحة BB ، الشكلان ١٢ ، ١٣ .

(٣) لا يوجد في قياراتنا هذه سوى خمسة أوتار ، ولعلها تنتمي إلى نوع كان أصله - ولا بد - سابقاً على القيادة التي يصفها هوميروس في التحديد الذي أشرنا إليه ، وذلك طبقاً لنظام الإضافات التي نمت إلى القيادة الأولية ، تلك التي لم يكن لها في الأصل سوى وتر واحد ، وقد أطلق اسم **مونوكورد** (أي القيادة وبقية الورن) على القيادة ثنائية الون (ديكورد) التي ابتكرها العرب والتي تسبق - بالضرورة - القيادة ثلاثة الأوتار أو القيادة القديمة التي ابتكرها عطارد المصري ، والتي حدتنا عنها أورفيوس في أناشيده ، وديودور في تاريخه الطبيعي ، ولا بد أن تكون هذه القيادة الأخيرة ، سابقة على القيادة رباعية الأوتار التي يعد أورفيوس مبتكرها لها ، وفي النهاية تكون القيادة الأفريقية ، أو القيصار ، التي نحن الآن بصدد الحديث عنها سابقة - بحكم طبيعة الأمور ، على القيادة سداسية الأوتار ، كما لا بد أن تكون ، وبالتالي ، ذات أصل سابق على القيادة ذات الأوتار السبعة ، التي يتحدث عنها هوميروس .

(٤) تعبر من الشاعر نفسه .

(٥) انظر اللوحة BB ، الشكل رقم ١٢ .

(٦) انظر الشكل رقم ١٣ .

(٧) شرحه .

(٨) توجد كذلك ، كما قيل لنا ، كيصارات مزودة بسبعة أوتار ، وبستة ، وهناك بالليل ما هو مزود بأقل من خمسة ، وإن كانت لم تُر هذه الأنواع المتفرقة .

(٩) يستخدم هذا السير كذلك في تمرير الدراع إلى الطرف الآخر ، وفي تعليق القيادة إلى الكتف الأيسر حين يراد حملها ، وهو ما وصفه تيبول Tibulle بهذه الأبيات عند حديثه عن قيارة أبوللون :

« كان عمل الفن المتميز الذي يبرق بالقيارة والذهب ، قيارة صداحة تتندل من الجزء الأيسر ، وفي البداية حينما كان يأتي ليعزف بريشه العاجية على هذه (القيارة) أنتج أغاني بهيجة بصوت منقم . ولكن بعد ذلك وجدت

الأصابع ( الأنامل ) الناطقة مع الصوت فائتتحت هذه الكلمات الحلوة بنغمة حزينة » .

[ تيبلوس ، كتاب ٣ ، قصيدة ٤ ]

(١٠) « كان يمسكها يده اليسرى ، ثم يعزف النغمة باليمنة »  
[ هوميروس ، شيد إلى عطارد ، الأبيات ٤١٨ ، ٤١٩ ]

(١١) أسرنا إلى هذه الأغانيات التي نغنى بمصاحبه الفيارة في دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر ، ص ٧٣٨ ، ٧٣٩ [ أنظر المجلد النامن من السرجة العربية ] .

(١٢) « أولئك الذين يقومون بذكر ( مآثر ) القدامي من الرجال والنساء ، يغنوون نشيداً تبتهج به أمم البشر . لقد عرفوا كيف يقلدون الأصوات التي تصدر عن الناس ، وكما قد يقال فإن كل شخص يتحدث إلى نفسه ، لذلك فإن الأنسودة المنظومة تكون موافقة لهم ومناسبة » .

[ هوميروس ، شيد إلى أبواللون ، الأبيات ١٥٩ وما بعدها ]  
وانني لأرجو من فراؤا بحتنا حول النمايل القائم بين الموسيقى والفنون  
التي نتخذ من المحاكاة اللغوية أو الصووية موضوعاً لها ، أن يولوا انباههم  
لهذين البيتين اللذين يقول فيما الشاعر :

« ليت لي قيثارة وعوداً وقوساً معقوفة ، حتى يمكنني التنبؤ بنصيحة  
جوبيتر للبشر ! »

[ هوميروس ، شيد إلى أبواللون ، الأبيات ١٣١ وما بعدها ]  
وقد طور هورانيوس هذه الأفكار في الأبيات التالية :

« لقد جعل أورفيوس ، لسان حال الآلهة المقدس ، قاطني الريف  
والغابات يفرقون من المذايق والحياة المخيفة . فقد روى في هذا الصدد أنه  
قد جعل النمور الضارية والأسود المفترسة ( محلوقات ) ودببة رقيقة ، وروى  
كذلك أن أهفيون مؤسس قلعة طيبة قد حرك الصخور بقيثارته ووجهها بأغراة  
توسله حيث شاء . لقد وجدت هذه الحكمة الماهرة في غابر الزمان ، ألا وهي :  
فصل العام عن الخاص ، والمقدس عن المدنى ، والابتعاد عن المضاجعة التي  
لا ضابط لها ، واعطاء الحقوق للأزواج ، وتشيد الحصون ، ونقش القوانين  
على الألواح . وهكذا سمعت الشهرة وخف المجد لأنشيد الشعراء المقدسين .  
إذ نجد بعد هؤلاء هوميروس الشهير اللامع وتورناتيوس الذي ألهب بأشعاره  
أشاعر الرجال المعروض . وروى كذلك أن ردود النبوءات القديمة كانت  
منظومة شعراً ، وهي التي جعلت طريق الحياة واضحاً بينا ، وأن الثناء على  
الملوك كان يطلب على أنغام الشعر ، وكذا المسابقات الرياضية وجلال  
الأعمال . وذلك حتى لا يتطرق الخجل بحال من الأحوال إلى قيثارتك الماهرة  
أيتها الربة ، وأنت أيها الآلهة المنشد أبواللون » .

[ هوراس ، فن الشعر ، البيت ٣٩٠ وما بعده ]

(١٣) « .. لكن العزف على القيثارة أمر يبعث على البهجة ، فقد كان ابن مایا (ميرکوریوس) يقف على يسار فویبوس ابوللون ، كما لو كان موضع ثقته ، لكنه ما لبث وسرعاً ، أن عزف على القيثارة بحدة ، وأخذ ينادل معه الفتاء ، وكان يقتفي أثره في التندو بصوته العذب : يوحد بين الآلهة الخالدين والارض القاتمة المعتمة ، ساردا الحفائق والأعمال كما كانت منذ البدء . هكذا بعد أن حصل كل منهم على نصيبيه طرق يمجد بأشودته الربة منيهوسيني كربة تأتي في طليعة الربات » .

[ هومیروس ، نشيد الى عطارد ، الأبيات ٤٢٢ وما بعدها ]

وليس من الضروري أن نفسر للعلماء معنى هذه المرموزة ، فهم لا يجعلون أن العقل والعقورية والحكم والذكرة وكل الملوك العقلية كان لها عند الأقدمين أسماؤها الرمزية ، وكذلك كان الحال بخصوص العناصر .. وبایجاز بخصوص كل ما يتصل بالعالم الروحي والعالم الفيزيقي ، ومن هنا جاءت هذه اللغة الرمزية أو المجازية ، الزاهدة ، والتي لم تكن مفهومة الا من الملقين ( أي المكشوف عنهم أو المطلعين على خفايا الأسرار ) والتي كانت تستخدم لتلقيفهم أنساباً نتجاوز فهم ومعارف العامة ، والتي كان يحرص على اخفائها .

وفي نفس معانى الأبيات السابقة يقول اوڤیديوس فى مسخ الكائنات . الكتاب الخامس ، البيت ٣٣٨ وما بعده :

« وتختبر كالينوبى بأناملها الأوّلار التي تصدر صوتا كالآنين ثم تبدأ في عزف أناشيدها على هذه الأوّلار » .

ولأن العينارة كانت تدخل لصاحبة الغناء أو الأناثنيد المخصصة للتعليم ، بشكل أساسى ، فقد كان يقال على سبيل المثال عن رجل لا يستطيع أن يتعلم أي شيء : « أنه حمار يسمع إلى القيثارة » على نحو ما نقول نحن عن رجل رعديد : « انه خنزير أفزغه صوت التغير » ، ومن هنا من كوميديا الرعديد من تأليف ميناندر :

« حمار يسمع قيثارة ، وخرزير يسمع طبلة » .

(١٤) تنبت أبيات هومیروس ، التي ذكرناها منذ قليل ، أن ما نقوله هنا ، ليس مبالغة فيه قط .

(١٥) « كان هذا الدغل قد جذب إليه الشعراء ، إذ كان مقراً لجمع من وحوش الفلاة ، وفي وسطهم سرب من الطيور ، وعندما اختبرت الأوّلار بأناملها وأحسست بالنغمات المتنوعة ، وجدت أنها تصدر أنغاماً متناسقة حيناً ومتواقة حيناً آخر ، وبعدئذ قطعت هذه النغمات بأشودتها . أن الموسيقى (ربة الفن) منحدرة من صلب جوبيتر ، وكل المؤجودات تدعن لملك كبير الآلهة » .

- ٢٠٦ -

أوفيديوس ، مسخ الكائنات ، الكتاب العاشر ، الأبيات ١٤٣ وما بعدها  
(١٦)

Samuel Hassenreffer, Monocordon Symbolico-biomanticum, ulmae, 164,  
Kircher, Musurgia Universalis ... Romae, 1650.

Al. Georg. Alex, Berr, Schediasma Physicum de viribus mirandis toni  
Consoni in movendis affectibus, Wittenbergae, 1672.

D. Georg. Frank de Frankenau, Dissertation de Musica, Lipsiae, 1722.

D. Witch Ablrecht, Tractatus Physicus de effectibus musices in corpore  
humano, Lipsiae, 1734.

Col de Villars, Quoestio medica, An melancholicis musica ! 1737.

Jos. L. Roger,

الطيب بجامعة مونبلييه : دراسة حول تأثير الموسيقى على جسم  
الإنسان ، ١٨٠٣ P.A. de Lagrange

دراسة عن الموسيقى منظورا إليها في علاقتها بالطب ، باريس ١٨٠٤  
عن مطبعة Didot Jeune  
النسخ الرابع

## المبحث الثاني

### شكل و خامة وهيئة وأبعاد الكيصار

يتكون الجسم الرنان A للكيصار من طاس مصنوع من خشب القيقب، بشكل رديء، ويسمى التوبيون هذا الجزء من الآلة في لغتهم جوسا<sup>(١)</sup>. ويبلغ طول قطرها من ناحية الفتحة التي سد فوقها الجلد الذي يشكل الوجه أو مشيدة الشناغم نحو ٢٥٨ مم، أما قطر الجزء السفلي<sup>(٢)</sup> فيبلغ ١٣١ مم، ويوجد وسط هذا الجزء ثقب سمي الاستدارة يحترق كل سبك الخشب ويبلغ عمقه ٢٣ مم، ويصل اتساع هذا الثقب من الخارج إلى ٢٠ مم، أما من الداخل فلا يزيد عن سبعة ملليمترات.

وتصنع المشدة أو الوجه من قطعة من جلد خروف سويت على شكل دائرة<sup>(٣)</sup> يتاسب شكلها وانساعها مع فتحة الطاس، وتخترق هذا الجلد ثلاثة ثقوب لعلها تستخدم كمسامع أو شمسات، وتقع هذه الثقوب الثلاث على خط واحد، أحدهم في منتصف المشدة، والباقي إلى اليمين وأما الثالث فيقع إلى اليسار، والثقب الأوسط ينحو الاستدارة، ويبلغ قطره أربعة عشر ملليمتراً، ويقاد يكون للثقب الأيمن - إذا ما نظرنا إلى الآلة من الأمام أي من ناحية المشدة - شكل الرمح ويبلغ طول أكبر قطريه ٤١ مم ويبلغ قطر العرض ٣٢ مم، ويبعد هذا الثقب عن زميله ثقب الوسط بمسافة تبلغ ٧٠ مم، أما الثقب الأيسر فيبصري الشكل، وأكبر في حجمه قليلاً من ثقب الوسط الذي يبعد عنه بمسافة ٦١ مم، ويبلغ أكبر قطراته سبعة عشر ملليمتراً، ويبلغ أصغرها خمسة عشر.

ويرجح أن يكون الجلد قد سد فوق الكيسار وهو بعد طازج (أى :  
ولما يجف بعد ) او أنهم قد حرصوا على عمره في الماء قبل شدته وذلك  
أولا : لانه ينكشم (ينكشكتش) عند النقبين الآخرين اللذين اصطنعا فوق  
الوجه لمسكيل مدخل للرافعين اللتين نمران من طرف آخر من طرفيه واللذين  
يمتد جزءاً منها إلى أسفل الجسم الرنان ، وثانيا : لأن الرافعتين عند  
امتدادهما إلى أسفل جلد المشددة قد أحدهما فيه أترا بدءاً من النقب الذي  
أدخلسا منه حتى أسفل الجسم الرنان ٥٢ حيث يوجد طرفاهم ، حيث أدى  
ضغطهما فوق هذا الجلد إلى جعله يتجاوز حافة الطاس عند موضعين ،  
وثالثا : لأن الجلد الذي يحمل على سمك الرافعتين اللتين نمران من أسفل ،  
إذ نراه فوق كل الحط الذي يجذبه هاتان الرافعات ، أكبر ارتفاعاً عنه في بقية  
سطحه ، واد قد جف وهو على هذه الحال ، فقد بات مليئاً بالخطوط (كشكتشة)  
على نحو ما بدلما من أن يظل مستويا ، أى أنه يرتفع بشكل تدريجي بدءاً من  
الحافة حتى التمدد أو الانتفاخ الذي يحدته سمك الرافعة ، ولأنه ينخفض  
قليلًا ، بدءاً من هذه الرافعة حتى الوسط ، ثم من هذا الوسط حتى التمدد  
أو الانتفاخ الذي يتسبب في حدوده سمك الرافعة الأخرى ، ليرتفع من جديد ،  
ثم يعود ليهبط بدءاً من هذه الرافعة حتى الطرف الآخر ، ورابعاً : لأن ضغط  
طرفي كل من الرافعتين فوق الجلد ، عند الطرف الأدنى ٥٣ للجسم الرنان  
حين يجعل هذا الجلد يتتواء من أعلى قليلاً فإنه لا يعود يغطي ، بشكل دقيق ،  
حافة الطاس ، بل إنه يصبح عاريًا بشكل تام بالقرب من الرافعة الواقعة إلى  
اليسار ، أما عروق الور المستخدمة في ضم الجلد والتي توجد ، فضلاً عن  
ذلك ، إلى خارج ، وإلى أسفل هذه الحافة ، فتتوجد بارزة فوق المقدمة ، عند  
هذا الموضع .

وفضلاً عن النقوب التي أشرنا إليها والتي تخترق المشددة أو الجلد ،  
توجد ثقوب أخرى فوق حافة سطحها ، بين مسافة وأخرى . وتحصص هذه

النقوب لتمرير اعصاب البور المستخدمة في ربط الجلد وضمه<sup>(٤)</sup> . وفي البداية يمر عصب النور من خلال واحد من هذه التفوب ، ويمضي ليربط في عقدة منحركة معقودة في رباط يحيط بمؤخرة الطاس ، ومن هناك يصعد من جديد ثم يعود ليمر من خلال النقب الأول ، ثم يمضى ليلحق بالثقب التالي الذي يمر من خلاله ، من طرف آخر ، لينزل ويربط مرة أخرى بواسطة عقدة متحركة معقودة في الرباط ، وهكذا دواليك حتى يتم التفافها أو دورانها حول الجلد ، وحيث أن مؤخرة الطاس أشد ضيقاً عن بقيتها ، وأن الرباط المحيط بها ، حين لا يقدر على الصعود من جديد ، يشكل مقاومة للتكلات ، بحيث تقوم هذه التكلات ، إذا ما أردنا أن نضيف منها ، بضم الجلد بدرجة أكبر ، وكذلك بشدته على نحو أكبر متانة .

أما الرافعتان B و C ، فعصوان مستديران من خشب القيقب ، ويصل طول قطر سمع الواحدة منها نحو ٢٠ مم ، ويبلغ الطول الإجمالي للرافعة اليمنى ٦٥٠ مم بدءاً من نهاية الطرف الذي ينتهي بدخوله في الجسم الرنان ، على شكل Ω حتى الطرف المقابل المفروس في النير J ، وأما الطول الإجمالي للرافعة اليسرى ، بدءاً من الطرف الذي ينتهي على شكل Ω بعد دخوله الجسم الرنان ، وحتى الطرف المقابل المفروس في النير J والذي يتجاوز الجزء العلوي منها بـ ١٤ مم ، نحو ٦٧٤ مم ، ويبلغ طول الجزء من الرافعة اليمنى الداخل إلى الجسم الرنان والذي يكسو جلد الوجه ، ١٩٥ مم ، في حين يبلغ طول الجزء من الرافعة اليسرى ، الداخل في الجسم الرنان كذلك ، والذي يكسوه بالمثل جلد المشددة ، ١٨٢ مم .

ويصنع النير J ، كما هو حال الرافعتين ، من قطعة من خشب القيقب ، لكن استدارته غير مكتملة ، كما أنه مسطح بعض الشيء فوق وتحت الطرف الأيسر ، ولعل هذا هو السبب في أنه قد تشيق عندما أريد احداث

- ٢١٠ -

ثقب كان ينبغي أن يدخل فيه طرف الرافعة B في هذا الجانب ، وحتم ضرورة وجود رباط الخيط الذي قربت به قطعتا الجزء المشقوق وضيق عليهما . ويبلغ الطول الكلي لهذه العصا أو النير J نحو ٣٤ مم ، وحيث لا يستوي سمكه في كل امتداده فقد يحق لنا أن نقدر القطر الأوسط من سمكه بخمسة عشر ملليمترا ، كما نقدر أكبر سمك له بثمانية عشر ملليمترا ، وأصغره باتنى عشر .

وهناك خمس حلقات صغيرة O مربوطة إلى شرائط صغيرة من تيل مخيط مجذوبة بشكل مشدود للغاية حول النير J ، وتشغل التلت الثاني من طول النير ، حيث تتوزع على مسافات تقاد تكون متساوية ، وتستخدم هذه الحلقات في التدرج فوق الأوتار التي كان يتحمل لها أن ننزلق لو أنها حملت فوق الخشب ، وذلك حتى نتمكن الأوتار من أن تظل مشدودة بشكل أكبر ، وأن تكون أقل عرضة للارتفاع ، فهني تتشابك عندما تلف عن طريق الحلقة المتحركة ، ولكن تركيب الأوتار على هذا النحو يثبت النير في الموضع الذي يوجد به الحلقات ، وطبقا لما ان كان يراد تركيب هذا الوتر أو ذاك ، ننكم بالاصبع فوق الحلقة التي يتلف حولها هذا الوتر ، ومع الدوران بهذه الحلقة ، يتلف الوتر عليها في ذات الوقت ، وبهذه الطريقة يتم شده ، ويزيد اشتداده كلما زدنا من مرات دورانه حول الحلقة .

ولأن هذه الطريقة في تركيب وشد أوتار القيثارة لم تكن معروفة فلم يكن هناك حتى اليوم من يستطيع أن يفسر بطريقة ملائمة حركة الموصات (ربات الفنون) اللائي رسمن ، في بعض الأشكال<sup>(٥)</sup> ممسكات بالقيثارة باليد اليمنى من احدى رافعيتها ، وقابضات باليد الأخرى على النير ، كما قلنا ، بقصد تركيب الأوتار . وقد زعم بعض ، تفسيرا لهذا الوضع الذى اتخذته ربات الفنون ، أن هؤلاء الموصات كن يمسكن قيثارتهن بيده ويستندنها

باليد الأخرى ، ولكن ماذا تراه كان القصد من وراء فعل كهذا ؟ فليست القينارة بالآلة القيمة الوزن لحد يحتاج معه من يمسك بها لاستخدام قوة يديه الاثنين ، وبالتالي فستكون هذه الفكرة من جانب الفنان الأغريقي ، فكرة خرقاء لا نجد لها قط مميلا في التكوينات الأغريقية المنتسبة إلى زمان ضارب في القدم ، وتكتفى هذه الأفكار وحدها كي يجعلنا على يقين بأن مثل هذا التفسير خاص ، وأن من قالوا به لم يعرفوا الدافع الحقيقى من وراء هذا الوضع . ولتكن ، اذا ما تأملنا الحيوية التي تجذب بها هؤلاء الموصات النير الذى يقبضن عليه ، والانتباه الذى يولونه لهذه اليد ، وعندما نتأمل ، فوق ذلك كيف أن الأوتار مربوطة حول هذا النير ، فلا بد أن نستخلص أن لحركتهن غاية أخرى ، ليست بحال ، دعم أو مساندة القينارة ، ومن اليسير أن تخيل أن هؤلاء الموصات كن يركبن الوتر ويسبطن ايقاعه . أما وقد عرفنا الآن ، أنه على هذا النحو ترکب أوتار هذه الآلة فيبدو لنا أن حركة ربات الفنون هذه قد تم تفسيرها بطريقة تنضح خطأ وسوء فهم لأشكال الموصات التي تحدثنا عنها . ولعل هذه الأشكال قد كانت ، بالنسبة للأقدمين ، رموزا فلسفية كانت تذكر باللحظات والتجارب الكثيرة التي سبقت اكتشاف المبدأ الهارمونى الذى ينهض عليه الاختلاف النجمي للقينارة ، هذا المبدأ الذى غالبا لفن الموسيقى ، ذلك أن الموصات لسن شيئا آخر سوى صورة مجازية للملاحظة والتأمل والتجريب التي سبقت اكتشاف الفنون ، ولهذا فقد أطلق على أم الموصات اسم **منيموزين** Mnemosyne أي تلك التي تحفظ أو تحتفظ بالذاكرة وتورثها ( من جيل لآخر ) ، كما أطلق على أقدم ثلاثة موصيات أسماء : **منيميه** Mnêmê بمعنى الذاكرة ، **وأيدى** Aoedê بمعنى الغباء ، **و ميليتية** Meletê وتعنى هذه التأمل .

شواهد:

- (١) انظر اللوحة BB ، الشكلين ١٢ ، ١٣ .
  - (٢) انظر الشكل ١٣ .
  - (٣) انظر الشكل ١٢ .
  - (٤) اللوحة نفسها ، الشكل ١٣ .
  - (٥) انظر في روائع أعمال العصور القديمة التي قام برسمها برنار  
بيكار Bernard Picard والتي نشرها :

M. Poncelet de la Roche — Tilkac, 2 vol. in folio, Paris, 1764, Tome 1er,  
page 39.

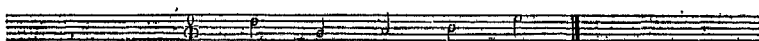
رسماً لتمثال أغريقي بالغ القدم ، يمثل واحدة من ربات الفنون ، ممسكة بقيثارتها ، وفي المجلد الثاني من المؤلف نفسه ، ربة أخرى تمسك كذلك قيثارتها .

### المبحث الثالث

الائتلاف النغمى الغريب للكيصار ، المبدأ الهاارمونى  
الذى يقوم عليه هذا الائتلاف ، مساحات النغمات  
ومعيارها ، خاصيات الفواصل التى تشكلها هذه  
النغمات نفسها ، طريقة العزف على هذه الآلة

قد يخيل للمرء ، للوهلة الأولى ، أن الائتلاف النغمى أو سلم نغمات  
الكيصار هو ضرب من ضروب النزوة أو المصادفة ، فليست هناك أوهى  
علاقة بين هذا الائتلاف وبين نظيره فى آلاتنا الموسيقية الأوروبية ، بل انه  
- حتى - يختلف عن مثيله فى آلات الموسيقى التى يستخدمها الشرقيون ،  
كما يبدو - في الوقت نفسه - بعيدا ، كليا ، عن النظام الهاارمونى فى  
الموسيقى القديمة ، وأخيرا فانه يoccus عن نفسه داخل نظام فريد ، قد يغري  
بأن ننظر اليه باعتباره ضربا من الفوضى والخروج عن كل نظام - وهذا  
بالضبط ما حذر لنا .

ففي المرة الأولى التي واتتنا فيها الفرصة لنفحص هذه الآلة ، وداعينا  
فيها أوتارها ، وجدناها موزونة على النحو التالي :



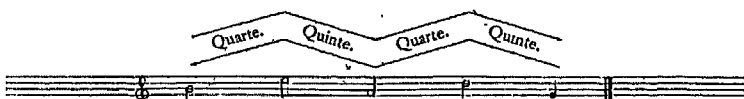
ولذلك فقد اعتقدنا أنه يستحيل أن يكون هذا هو سلمها النغمى  
وأن رجلنا الأنثوي ، قد اكتفى بحسن نية ، ودون أن يلقى للأمر أهمية كبيرة ،  
بأن شد الأوتار حتى بلغت قدرًا من المرونة يكفيها كى تقاوم حرارة العزف ،  
ولكى تتردد وتترنن بشكل متميز واضح ، دون أن يشغل باله ، لاكثر

مما ينبغي ، بأن يرتب النغمات فيما بينها ، ومع ذلك ، ملكي نبيق من الأمر ، فقد استخدمنا الطريقة نفسها التي اتبعناها مع خادم قنصل البندقية في الاسكندرية ففككنا كل الأوّلار ، على غير ارادة أو رضى من رجلنا النوبى ، وطلبنا إليه أن يعيد تركيبها . ولم تكن قد عرفناه بغايتنا ، ولم يستطع هو أن يجدها ، لذلك فقد كان طبيعياً أن يصدمه سلوكتنا ، كنا قد دعوناه ليعرف على آلتة أمامنا ، وحين تهياً للبدء ، بعد أن أبدى الكثير والكثير من الاعتراضات والتمنّع ، أما بفعل التجلّ ، وأما لفطر احساس بالكرامة ، ومع ذلك ، ففي اللحظة التي قر فيها قراره على العزف ففككنا السلم النغمي آلتة ! ثم طلبنا إليه أن يعيد وزنتها ، فبذا له الأمر في مجمله عزيزاً على التصديق بعيداً عن العقل ، حتى ظن أنا نسخر منه ، وحلت اللحظة التي وجدناه فيها يضع آلتة فوق كتفه متھيناً للانصراف ، ومع ذلك فقد توصلنا إلى تهدئة غضبه بأن منحناه بعضاً من قطع المديني ، وبذا عليه الرضا عندما قلنا له إن ذلك لتعويضه عن بعض التعب الذي سببناه له ، ولعله لم يكن ليغضب لو أنها قمنا بفك أوّلار قيثارته مرة أخرى ، ثم دفعنا له الشمن نفسه ، وباختصار ، فلقد أعاد وزنة آلتة على الشكل الذي كانت عليه في البداية ، فركب الأوّلار في نفس المقام الذي وجدناها مدوزنة عليه ، وأيقنا أنها ليست النزوة ولا الصدفة هما اللتان أدتا إلى ترتيب الأوّلار على النحو الذي انتهينا من بيانه ، وإنما الأمر ، هنا ، عكس ذلك ، أمر انتلاف نغمي موروث ، ومحدد بعناية ودقة .

ولقد ظللنا لسنوات عدة ، دون أن يجول بخاطرنا أنا عاثرون على المبدأ الهازمونى الذى تأسس هذا السلم النغمي على أساسه ، بل لقد كنا أبعد من أن نفطن إلى أن ترتيبنا للنغمات ، بمثل هذه الغرابة والشذوذ يمكنه أن يتأسس على مبدأ ما ، وأن نرتّاب بشكل خاص ، في أنه قائم على المبدأ

الذى يشكل قاعدة لنظام الهاارمونية للموسيقى القديمة ، بل كذلك ، لموسيقانا نفسها . ومع ذلك فقد كنا مرغمين للعودة الى هذا السلم النغمى الذى كانت غرابته الفائقة تستثير اهتمامنا دون انقطاع ، وكما لو كان الأمر قد تم على الرغم منها ، فقد واتتنا رغبة عابرة ذات يوم لم تقصد اليها ، لأن نحاول ما ان كان بمقدورنا أن نكشف عن النظام الهاارمونى للنغمات التى يتالف على أساسها سلم أنغام هذه الآلة ، قائلين لأنفسنا : ما دام هذا السلم النغمى قد تحدد على هذا النحو ، وما دام – هو – ثمرة لتفكير طويل ، فلا بد أن يكون ترتيب نغماته بالضرورة متسقا مع مبدأ ما ، وصادرا عنه ، وحيث لا يمكن انسان أن يتصور منها أبسط وأكثر طبيعية من ذلك الذى كان الأقدمون يستخدمونه ، والذى نستخدمه نحن أيضا ، ولكن بشكل عكسي ، فقد قمنا بتطبيق هذا المنهج على نغمات هذه الآلة ، فربينا من بين تلك التى تشكل فيما بينها رباعية تامة ، فتحققت هذه المحاولة الأولى كل آمالنا ، وأعطتنا التقدم الهاارمونى التالى ، وهو الذى قد جاء بالغ الانظام ، ومطابقا بدقة لمبادئ الموسقيين ، القديمة والحديثة على حد سواء .

### مثال



وأشرنا بالأسود الى نفمة سول التى ليس لها هنا قط رباعيتها المقابلة حيث بعى النفمة الخامسة ، فى هذا الائتلاف .

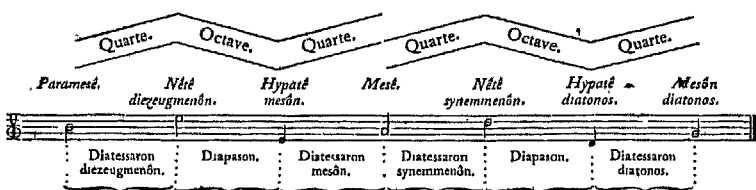
ومع ذلك ، فمع افتراض أن هذا السلم ناتج عن النظام المتبوع فى الموسيقى القديمة [ أى اذا لم يكن هناك ما يشير الى امكانية ابتكاق هذا النظام عن الموسيقى الحديثة ] فكيف اذن أمكن الأقدمين – كما قلنا لأنفسنا ، أن

- ٢١٦ -

يدخلوا الحماسيات اليه ، وهم الذين لم يكونوا ينظرون الى التناقضات نفميّة على هذه الشاكلة الا باعتبارها تناغمات غير مباشرة ، او مقلوبة ، والذين لم يتقبلوها لا في التركيب الهازموني لنظامهم الموسيقي ، ولا في الاختلاف النفمي لآلية واحدة من آلاتهم الموسيقية ! لكن المثال السابق ، الذي كان يمثل أمامنا حين دارت برأستنا هذه الفكرة سرعان ما أخذ بيدنا نحو الوصول الى حل لهذه المشكلة ، بل لقد كان هذا الحل مشتملاً ضمناً داخل سياق السؤال نفسه ، فحيث أن الخامسيّة هي مقلوبة للرباعيّة ، فإن الأمر لن يتطلب سوى أن نعود فيها على بعده ( أي أن نقلبها ) أي أن نستبدل بالنغمة الحادة ثمانيتها الغليظة كيما نستعيد هذه الرباعيّة ، وفي هذا نجد المنهج المأثور الذي كان الأقدمون يستخدمونه في توليف آلاتهم الوترية وهو المنهج الذي لا يزال يتبعه العرب حتى اليوم ، والذي تتبعه نحن ، في اتجاه معاكس ، والذي يعني أن ننزل عن ثمانية النغمة الموزونة أو أن نصعد إليها ، مع وضع هذه الثمانية في اختلاف مع النغمة السابقة عليها ، وبهذه الطريقة تشكل النغمة التي يكون عليها أن تردد الخامسيّة مع النغمة الحادة ، الرباعيّة مع الثمانية الغليظة التي لهذه النغمة الحادة نفسها ، وبذلك يؤودى هذا القلب ( أو العكس ) بهما الى تقادم ارنان الخامسيّة .

ولا يسلك العرب سلوكاً مخالفًا عند دوزنتهم آلاتهم الموسيقية ، ويرجع أن يكون الأتیوبیون قد توصلوا الى تحديد نغمات سلم الكيسار على هذا النحو ذاته ، فلا بد أنه قد كان لديهم ، بلا جدال ، هم أيضاً ، آلة موسيقية اأخذوها قاعدة ( أو مقاييساً ) للوصول الى ذلك ، أي قد كان لديهم القانون الخاص بهم والذي حددوا عن طريقه ، وبدقّة ، العلاقات الهازمونية لنغمات اختلاف هذه الفيشارة ، أما وقد تحدّدت هذه النغمات ، فالليكم كيف كان حتماً عليهم أن يقيموا منها اختلافاً ، كي تتم دوزنتها بالتبادل ، فيما بينها ، مع

تفاوت ارنان الخمسية .



ونرى من هذه الطريقة التى اتبعت فى توليف دوزنة الكيصار ، طبقاً لنهاج الاغريق ، والذى هو نفسه منهاج العرب ، أنه لا توجد هنا قط فاصلة خماسية ، وأنه لا توجد سوى رباعيات وثمانيات .

وتقابل كل واحدة من هذه الرباعيات واحدة من رباعيات المنهج الكامل عند الاغريق ، فالرباعية الأولى تقابل الرباعية الاغريقية المسماة ديزوجميتون ، الواقعه بين الباراميسيه Paramesē diezeugmenōn ديزوجميتون nētē diezeugmenōn ، أما الرباعية الثانية فهي نفسها رباعية الثلاثية ميسون Mesōn Hypatē Mesōn ، الواقعه بين الـ هيباته ميسون والـ ميسه Mesē Mesē ، والثالثة هي رباعية الرباعية سينميتون Synemmenōn ، وأما الرابعة فهي رباعية الرباعية دياتونوس Diatōnōs ، وهي تماثل الرباعية الثالثة ، على نحو ما تمثل الرباعية الثانية ، الرباعية الأولى .

وهكذا تعطينا هذه الرباعيات ، اذا عبرنا عنها باشاراتنا الموسيقية ، بجموعات النغمات الآتية :



- ٢٦٨ -

وهو ما يؤدي الى نشأة أربعة مقامات مبنية ، ويتوارد عن المقامين الأوليين الحافظتان الأوليان ، فاذا ما وصلنا هذه المسيرة مع اضافة الرباعية التي فوق نغمة ال سول sol وهي ال أوت ut فسوف تعطى الرباعية الجديدة الحافظة الثالثة ، وت تكون لدينا المجموعات الحمس الآتية ، التي تتتألف كل منها من أربع نغمات ، وهي التي انتظمت طبقا لنظام الهاارمونية عند الاغريق :



ومع موافقة الأمر على هذا النحو ، دوما ، فان كل سلسلة ربعية جديدة ، أي كل سلسلة تتكون من أربع نغمات تعطى خافظة جديدة زائدة ، هي التي تبدو داخل النظام الذي حدده مبادئه النظام الموسيقي عند كافة الشعوب ، وهكذا يتضح أنه ليست هي الصدفة ولا هي النزوة ، اللتين حددا اختيار النغمات داخل السلم النغمي للكيصار ، ما دامت هذه النغمات قد ابتدقت مباشرة عن المبدأ الأساسي للهاارمونية القديمة والجديدة على حد سواء .

أما أن نفترس ، على وجه الدقة ، لماذا جاءت النغمات داخل ائتلاف الكيصار معدة أو مرتبة على هذا النحو الذي وجدناها عليه في هذه الآلة ، فهذا أمر بدو عسرا علينا بالقدر الكافى وإن كنا نحدس أن الأمر لا يخلو من سبب يبتعى فائدة ما ، جعلت هؤلاء ( الأحباش ) يقلبون ، أو بالأحرى يهدمون ، النظام الهاارمونى للنغمات ، ولستنا نرى سببا لذلك سوى الرغبة فى زيادة تيسير مصاحبة ( القيارة ) للغناء ، وذلك بترتيب هذه النغمات بطريقة أكثر تماثلا للميلودى .

وسوف نلاحظ فى الوقت نفسه :

أولاً : أن مساحة النغمات في هذا النوع من القيثارات شبيهة تمام الشبه بنظيرتها في آلة الرباب العربية ، وهي كما سبق لنا أن برهنا ، آلة يقتصر دورها على مصاحبة الانشاد والرواية الشعرية .

ثانياً : أن نغمات الكيسار لا تختلف عن نغمات آلة الرباب العربية إلا في أنهن أكثر حدة ، وأنهن يقابلن أو يوافقن النغمة السادسة باتجاه الحاد من ثماني الوسط من صوت أنتينور ، وهو الصوت الأكثر طبيعية عند بني الإنسان كما أنه أكثر الأصوات شيوعاً . كذلك فانا نسترعى الانتباه إلى أن الفاصلات الرئيسية التي تشكلها هذه النغمات ، فيما بينها ، هي تلك التي حددتها الأقدمون في الانشاد الخطابي عن طريق قواعد العروض<sup>(١)</sup> Prosodie أي ان هذه الفاصلات هي فاصلات الرباعية والخمسية . وهنا ، في الواقع ، تكون الفاصلات التي يعبرها الصوت حين يفصح عن فكرة محددة المعانى بشكل قاطع ، سواء برفع الصوت اذا ما كان المتحدث ينقل فكرته لشخص آخر ، كما هو الحال عندما يستشير أو يسأل أو عندما يستدعي أو ينادي ، أو بخفضه اذا ما كان المتحدث يقطع برأى حاسم أو يصدر حكماً ياتى فى شأن أمر من الأمور ، ولهذا السبب كذلك فإن الواقع النهائي لكل جملة يتم دوماً مع خفض الصوت عن الخماسية ، ويفيد أن اختلف هذه الآلة قد وضع لهداية واطالة ( الصوت ) فيما كان القدماء يطلقون عليه : ميلودى الخطابة ، ولهداية ( صوت ) الشعراً عند انشادهم لأشعارهم ، أكثر مما وضع لصاحبة غناء موسيقى ، وعلى هذا النحو كانت فائدة القيثارات القديمة ، وعلى هذا النحو أيضاً كانت الفائدة المرجوة من القيثارة التي كان يستخدمها تلاميذ أورفيوس وديمو كوس وترباندر ، عند انشادهم لأشعارهم ، ولا ينبغي أن يدخلنا في ذلك ريب .

أما عن كيفية العزف على الكيسار ، فان العازف يضعها فوق فخذه

اليمنى قريبا من البطن ، اذا ما كان جالسا ، أو يكتفى بأن يستندها الى بطنه اذا كان واقفا ، ثم يمرر ذراعه الأيسر بين السير – وهو معلق من طرفيه الى الرافعتين – والأوتار ، بحيث يتكىء المرفق فوق مؤخرة الطاس ، ويضمها بقوه أكبر الى بطنه بقوه ذراعه ، وتلمس الأوتار واحدا بعد الآخر بواسطة أصابع اليد اليسرى ، وينم ارنانها جميعا ، الواحد بعد الآخر على التعابف طيله كل الزمن\* (النغمى) أو على الأقل أثناء مدة كل وزن . ولا يسع نظام آخر في ترتيب هذه النغمات (عند العزف) سوى ما يميله مزاج العازف<sup>(٢)</sup> ، ويحك العازف كل الأوتار بيده اليمنى بشدة<sup>(٣)</sup> ، في وقت واحد ، بواسطة الريشة ، داخل الوزن ، مع تحديد أزمنة الارتفاع التي تكون تابعة لأزمنة الوزن ، دون أن تكون مماثلة لها بشكل مطلق .

### هوامش :

(١) لا تزال تراعى حتى اليوم ، قواعد العروض ، تلك التي قامت على أساس النبرة الطبيعية للصوت أثناء الحديث ، عند مطالعة دروس الصياغ أو عند قراءة رسائل التقوى أو الأنجليل ، والتي ترتل بصوت عال أثناء القدس . ومع ذلك ، فحيث لم يعد يتم ذلك ، اليوم ، الا بفضل التعود ، ودون معرفة للمبدأ الذي قامت عليه ، فإنها تتعرض لتشوه تأثيرها؛ بذلك الأسلوب الحالى من المعنى ، والذي يتم به رفع الصوت أو خفضه . وهو – على كل حال – أمر ، غير معروف من يمارسونه ، لما كان يطلق عليه اسم الانشاد الخطابى ، احتفظ به بشكل ردىء .

(٢) لستنا نتحدث هنا الا عمما يحدث ، وليس عمما يمكن أو ينبغي له أن يحدث ، لأن هذه الآلة التي تعود ، فيما يبدو لنا ، الى العصور بالغة القدم ، لا يتم العزف عليها في التوبة الا على أساس من اعتياد روتينى ، اما القواعد التي كانت تحكم استخدامها عند الأقدمين فلم تعد معروفة ، في أي مكان .

(٣) ليس هناك ما يعبر عن تأثير هذا الحك أفضل من الكلمة حرك التي يستخدمها العرب للإشارة الى هذه المركبة ، أو الكلمة محرك ، وهي الصفة التي يشيرون بها الى الشخص الذى يحک الأوتار على هذا النحو .

الباب الثاني

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْفَقِيرُ



## الفصل الأول

جَنَّةُ الْمَنَارِ الْمَهْرَى لِلَّذِي يَسْعَى بِهِ الْمُرْبَيَّ زُرْ  
أَوْزُورْف (۱) كَمَا يَقُولُ الْفَرْس



## المبحث الأول

حول الخلط الذى يسببه عادة تبادل الأسماء التى يطلقها المؤلفون على الآلات نفسها ، و حول امكانية تبديله هذا الخلط بخصوص أسماء الآلات القديمة ، و حول الأسماء المتباعدة التي أطلقت على آلة الزمر

لعل ما يغير أكثر من غيره ، ويخدع – على نحو يكاد يكون دائمًا – أولئك الذين لا يستطيعون أن يستقروا معلوماتهم إلا عن طريق الكتب حين يريدون القيام ببحوث حول الآلات الموسيقية ، هو تبادل الأسماء التي يخلطها المؤلفون على الآلات نفسها ، وليسنا نلوم هذه الصعوبة عند قراءة المؤلفين المحدثين وحدهم ، فهذه الصعوبة تعلن عن نفسها بالمتل عند المؤلفين الالاتين والاغريق ، بل لعلنا نجدها عند هؤلاء أكثر شيوعا فهو ميروس ، وهو أدق الشعراء عندما يصف لم يكن بدوره بالغ الدقة في هذه النقطة ، إذ نراه يعطي القيتارة *lyre* أحيانا اسم *باربيتوس barbitos* وأحيانا أخرى اسم فورمنكس *Phorminx* وأحيانا ثالثة *كينيرا Cinyra* ورابعة اسم خليس *Chelys* وخامسة اسم *ليرا Lyra* ، وكثيراً *Kitharis* ... الخ ، كما كان يطلق على الناي أحيانا اسم *أولوس Aulos* وأحياناً اسم *سيونكس Syrinx*

وفي الوقت نفسه ، ولا بد أن تكون في ذلك على اتفاق ، فلو أن الباحث قد تحمل عناء أن يمحض بعناء كل هذه الأسماء المختلفة التي خلطها القدماء على الآلات نفسها ، وبحث في اشتراقاتها اللغوية ، أو في المعنى الأصلي لها ، فإن كل شيء ، سيتضاعف من تلقاء نفسه ، وسوف نرى أن الكلمات التي

أخذناها في البداية ، على أنها أسماء أعلام ، ليست في حقيقتها سوى صفات مستمدّة اما من شكل الآلة ، واما من المادة التي صنعت منها او من حجمها او من امتدادها او من اطوال اجزائها ، او من طابع النغمة التي تصدر عنها ، او من طريقة العزف عليها ، او من الوظيفة التي تؤديها ، او من البلد الذي نشأت أصلاً فيه . ذلك أننا نستطيع أن نقول بشكل عام انه لا توجد في اللغات القديمة ، لا سيما الشرقية منها ، اسم علم لا ينظر اليه كلفظ واحد في اللغة المكتوبة أو المنطقية أو لا يمكن أن يكون له معنى في الخطاب ، وهذا أمر معروف جيداً من جانب المستشرقين المتمكنين .

لكن الأمر ليس كذلك بخصوص الأسماء التي تخلع على الآلات الموسيقية المستخدمة في أيامنا هذه ، عندما يكتب هؤلاء المؤلفون في واحدة من لغاتنا الحية ، ذلك أن هذه الأسماء لم تعد تبدو لنا سوى أسماء اصطلاحية لا تعني في حد ذاتها شيئاً ، وليس لها من معنى في اللغة المنطقية أو المكتوبة ، من حيث أن مثل هذه اللغة ليست سوى تجمع لبقايا لغات عديدة لم تعد موجودة ، وحيث تكونت هذه الأسماء الأعلام من هذه البقايا في الوقت الذي لم يعد فيه المعنى الأصلي للكلمات التي تكونت منها ، بعد ، معروفاً ، فان هذه الأسماء ، نتيجة لذلك ، ليست بكافية لكي تعطى فكرة محددة عن الشيء الذي تشير اليه ، ولم نكن نعرفه ، نحن مسبقاً ، وهو الأمر الذي يؤدى لأن لا يكون الشكل الهجائي لهذه الأسماء محدوداً بشكل صارم ، ولأن يلفظها كل واحد وأن يكتبها على نحو مخالف . وقد عينا - في كل مرة واتتنا فيها الفرصة كي نفعل ذلك - بالعمل على ذكر الأسماء الأكثر شيوعاً ، والتي تعرف بها آلة موسيقية بذاتها في الشرق ، حتى ننأى عن الأخطاء التي تؤدي إلى وجودها عادة هذه الكثرة (المتضاربة) في الأسماء ، أو على الأقل ، حتى نتجنب آخرين عناء أن توقف جهودهم هذه الأمور ، كما حدث لنا نحن

أنفسنا ، عند دراستنا لفن الموسيقى ، سواء عند القدامى أو عند المحدثين .

ولا يتفق كل المؤلفين الشرقيين حول اسم المزمار المصرى ، ولعل ليس هناك من يعطيه اسمًا له دلالته إلا في مصر ، وهذا الاسم هو زهر(٢) ، كما يلفظونه في القاهرة ، ويعني هذا الاسم في العربية أن دورها يقتصر على مصاحبة الغناء ، ومع ذلك فاننا لم نشاهد هذه الآلة قط وهي تستخدم مقتربة أو مصاحبة للغناء ، بل لا نعتقد أن من شأنها قط أن تستخدم في هذا المجال ، بفعل النغمة الزاعفة ، والطنانة للغاية ، والخارقة للأذن ، التي تصدر عنها . وتجري كلمة زهر من الفعل زهر بمعنى : غنى ، ويقال في العربية يزهر في الآلة أي يعزف على آلة موسيقية ، ومع ذلك فان الاسم الذي وجدناه باللغ الشيوخ للمزمار المصرى ، وشديد التباين في الوقت نفسه في شكله الهجائى عند المؤلفين الشرقيين هو زورنا ، وهو اسم أو كلمة لا يعني في حد ذاتها شيئا ، ويفيد الأمر وكأن كل واحد من هؤلاء المؤلفين قد شاء أن تكون له طريقة الخاصة في اختيار الشكل الهجائى لهذه الكلمة ، أما الأشكال ( الهجائية ) المألوفة أكثر من غيرها ، والتي يقدمونها لنا تحت هذا الاسم ، فهي : زورنى ، زورنا ، زورنى ، زورنا ، طورنا ، سورنا ، سودنای ، صورنای(٣) .

وفي الحقيقة فإن تشابه هذه الأسماء فيما بينها ، مع تفاوتها . يدفع الأوروبيين الذين يستغلون بدراسة المؤلفات الشرقية إلى الاقتناع بأن هذه الأسماء المختلفة تنتمي إلى آلة واحدة بعينها ، وممكناً ذلك فكيف يستطيع هؤلاء الباحثون أن يصنفوا هذه الآلة بدقة في حين لا يجدون في أية لغة ، أصلاً للاسم الذي يطاق عليها ، وحين يضطرون إلى التزود بهذا الأصل من الشرح الخاطئة التي يجدونها عنها في معاجم المفردات التي يضعها بعض الرسبان أو المبشرين لمنفعة مواطنיהם ، أو في بعض معاجم بعينها استعار

مصنفوها غالبية الكلمات القمية ، ولا سيما الجزء الغالب للعدد الأكبر من الآلات الموسيقية من تلك المفردات التي وضعها هؤلاء الرهبان ، وهذا أمر لا مراء فيه . ولابد أن تستشعر كم كان عسيرا ، حتى ليكاد أن يغدو مستحيلا ، أن رجال الدين هؤلاء ، الذين ليست لديهم أدنى فكرة واضحة عن فن الموسيقى ، والذين لا يكادون يعرفون ، في غالبية الأحيان ، أن يفرقوا بين آلات الموسيقية في بلادهم هم ، سوف يصيرون على الدوام عندما يترجمون إلى لغتهم الأم أسماء آلات الموسيقى الشرقية . وللهذا السبب فلا تحظى جهودهم في هذا الصدد بالاحترام ، وبسبب الحسيرة التي كانوا يجدون أنفسهم فيها ، وعدم اليقين ، فإنهم أطلقوا في بعض الأحيان ، على آلة بعينها ، سواء باللاتينية أو في لغتهم الأم ، ثلاثة أو أربعة أسماء متباعدة تقدم دلالات لا يمكن التوفيق بينها ، مثل ذلك حين ترجموا اسم أحدى الآلات الشرقية باسم الدف Tambour والبوق Trompette والقيثارة Cytara والصناج Cymbale وهكذا لا يعوزنا المزيد كيما يضل أولئك الذين لن يكون في متناولهم سوى ما تقدمه مثل هذه المعاجم من عون ، في البحوث التي يريدون القيام بها حول الآلات الشرقية .

ولو أننا كنا لا نزال في الأزمنة الأولى التي ابتكرت فيها آلات النفخ ، حين لم يكن الناي يختلف عن البوق بشكل واضح ، كما يقال لنا<sup>(٤)</sup> لكان من العسير علينا أن نقف هنا على مثل هذه النفرقة ، لكن أولئك الذين يعرفون الآلات التي نتحدث عنها يدركون أن هناك فرقا ملحوظا للغاية فيما بين الصفاره والناي ، وأن المزمار آلة موسيقية ذات بنية مختلفة ، وتنسب إلى نوع غير نوع الناي .

(١) انظر اللوحة CC الشكل ١ .

(٢) والجمع مزامير .

(٣) ومع ذلك فلدينا ما يحمل على الظن بأن العرب لم يخلطوا قط بين ذورنا أو سورنا وبين الزهر، فحيث أننا لم نسمعهم قط في مصر يطلقون اسم سورنا على آية آلة موسيقية، فإننا لم نستطع وبالتالي أن نفك فى الحصول على معلومات حول هذا الموضوع، ولم نعلم إلا من المسيء اريان Herbin ، فى باريس، أن سورنا هو الاسم الذى كان غالبية المؤلفين الشرقيين يشرون به ، بشكل معتاد، وفي غالبية الأحيان ، إلى المزمار المصرى . ومع ذلك ، ففى مخطوطه وجدناها بالكتبة الأمريكية Imperiale من جملة رسائل أخوان الصفا ، وهى مخطوطة اقتبس منها المسيء اريان نفسه فقرات مطولة ، وكثيراً بالقدر الكافى ، نقرأ نصاً يضعف بعض الشيء من شهادة هذا المستشرق الفلسطينى ، جاء فيه :

« وأما فنون أصوات الآلات في المتخد للتصوير كالطبلو والبوقات والديادب والدفوف والربابي والسرنائى والمزامير والعيدان وما شاكلها » بمعنى : « أما بخصوص الخاص المختلفة للنغمات التى تتجهها الآلات الموسيقية مثل تلك التى تصدر عن الطبلو وآلات النغير والديادب » ( هكذا يشار الى الآلات الموسيقية التى سنقوم بوصفها تحت اسم دربكة ) و « الدفوف » ( وهى صنف من دفوف الباسك - أى ذات الملاجل - ) و « الرباب والسورنائى والمزامير والأعواد وغيرها .. الخ » ، وهكذا نرى نحن فى هذا الحصر للآلات الموسيقية أن الزمر والسورنائى ( أو السرنائى ) ، اللذين ينبغى لهما أن يعنيا الشئ ذاته يشيران هنا الى نوعين مختلفين من الآلات الموسيقية .

**ملاحظة:** استرعى المسوبي سلفستر دى ساسي انتظارنا الى أن كلمة أخوان الصفا لا تعنى الأخوة صفا على نحو ما ترجمها . كثير من العلماء وانما أخوة الطهور أو النقاء أي الأصدقاء الذين يربط الأخلاص بينهم ، وننعرف فى هذه التسمية على جماعة من الفلاسفة والعلماء والمؤلفين ، قدموا احدى وخمسين رسالة ، فى كافة العلوم ، مما شكل موسوعة أو دائرة معارف . كما تبهنا بالمثل الى أن كلمة زورنا ، والشكل الهجائى الصحيح لها هو سونای ، إنما هي كلمة فارسية ، تتألف ، طبقاً للمعاجم الفارسية من سود بمعنى الولائم أو أفراح العرس ، و نای بمعنى الناي أو الفلاوت ، وهكذا تعنى هذه الكلمة الفارسية : نای الولائم ، أي الناي الذى يعزفون عليه عند اقامة الولائم والأفراح .

(٤) أبو ليوس Florid ، الكتاب الأول . وترك نحن للعلماء المدققين مهمة التوفيق بين ما يخبرنا به أبو ليوس في هذا الموضوع . وبين ما لاحظه هوراتليوس (هوراس) في مؤلفه : فن الشعر ، البيت ٢٠٢

### المبحث الثاني

حول ثلاثة أنواع من الزمر ، وحول الاسم الذي يطلق على كل واحد منها ، وحول آلة الزمر التي ينبغي أن ينتمي اسم الزورنا إليها ، وحول العلاقات التي تربط هذه الآلات فيما بينها والاختلافات التي تباعد بينها

توجد ثلاثة أصناف من الزمر : الكبير والمتوسط والصغير ، ويسمى الكبير قبا أو قبا زورنا<sup>(١)</sup> أي الزمر الكبير ، ويكتفى باطلاق اسم زمر فقط على الصنف الأوسط أو يطلقون عليه اسم زورنا ، ويشير إلى الصغير باسم جوري أو زورنا جوري أي الزمر الصغير .

وحتى نوفق بين آراء المؤلفين الذين أطلقوا ، فيما يرى المسيو اربان ، اسم زورنا على ما يطلق عليه الفوم في مصر اسم زمر ، فان شهادة اخوان الصفا ، هؤلاء الذين ميزوا بين الزمر والزورنا ، بالإضافة إلى ما قد عرفناه في القاهرة ، يجعلانا لا نتصور شيئا آخر الا أن نفترض أن بعضـا من الأنواع الثلاثة من الآلات التي أتيـنا على ذكرـها قد عـرف بـشكل عام باـسم الزمر ، في حين أن بعضـا آخر منها قد عـرف بـشكل خاص باـسم زورنا ، واليـكم السبـب أو التفسـير الذي وجـدناـه بعد استقصـاء : فحيـث لا يـتكلـم اخـوان الصـفا عنـ الزـورـنا الا بـصـيـغـةـ المـفرـدـ مـسـتـخـدمـينـ لـالـاـشـارـةـ إـلـىـ آـلـةـ الزـمـرـ كـلـمـةـ مـزـامـيرـ (ـجـمـعـ زـمـرـ)ـ ، فـلـابـدـ أـنـ السـبـبـ ، عـلـىـ وـجـهـ التـرجـيـحـ ، هوـ أـنـه تـوـجـدـ أـنـوـاعـ عـدـيـدةـ مـنـ الزـمـرـ ، فـيـ حـيـنـ لـاـ يـوـجـدـ سـوـىـ نوعـ وـحـيدـ مـنـ الزـورـناـ أـوـ السـورـناـ ، وـحـيـثـ اـنـنـاـ لـمـ نـرـ فـيـ مـصـرـ سـوـىـ نوعـيـنـ مـنـ المـزـامـيرـ يـعـرـفـانـ باـسـمـ الزـمـرـ : يـشـارـ إـلـىـ أـوـلـهـماـ فـيـ القـاهـرـةـ باـسـمـ قـباـ أـوـ الزـمـرـ الكـبـيرـ ، أـمـاـ الآـخـرـ فـيـمـيـزـونـهـ بـالـصـفـةـ جـورـيـ أـوـ جـرـيـ أـوـ يـشـيرـونـ إـلـيـهـ باـسـمـ الزـمـرـ الصـغـيرـ، فـانـ بـامـكـانـنـاـ أـنـ نـسـتـنـتـجـ أـنـ الزـمـرـ الوـسـطـ هوـ - عـلـىـ وـجـهـ التـحدـيدـ ، الـآـلـةـ

الموسيقية التي يشار إليها في الشرف باسم زورنا . وهو اسم أصبح يطلق  
- توسعًا - وبالتالي ، على الصنفين الآخرين .

ومع ذلك فهذه الأصناف الثلاثة من الآلات الموسيقية هي مرامير من النوع نفسه ، لا تختلف فيما بينها الا في نفاوت حجم وأطوال أجزائها ، واز يظل شكل هذه الأجزاء هو نفسه في كل هذه الآلات ، وعلى وجه الدقة ، فلسوف يكون تزييدا لا طائل من ورائه أن نقسم رسما لكل منها ، ولن تكون لدينا ، وبالتالي ، حاجة لأن نفرق بينها عند وصفها ، اللهم الا حين يتصل بتعريف الأطوال الخاصة بكل منها وكذلك عند الحديث عن وزن أو معيار نغماتها ، وهو الأمر الذي يميز وحدة هذه الأصناف من آلات الزمر ، فيما بينها .

(١) لم تلحق هنا بالكلمة زورنا الصفتين قبا و جورى اللذين يستخدمهما المصريون للتفرقة بين الزمررين الكبير والصغير ، الا لأن المسمى أوجست اربان قد أشار ، على هذا النحو ، الى أنواع الزمر المختلفة عندنا ، عندما كتب أسماءها فوق الرسوم التي تفضل برسيمها لهذه الآلات أكراما مخاطرنا ، ذلك أنه كان يضيف الى كل معرفته بها موهبة رسماها بشكل مكتمل ، ومع ذلك فيبدو لنا أنه كان يجهل كلية هذه الصفات قبل أن تقوم بتعريفه ايامها ، فهي لا توجد في أي من الرسائل حول الموسيقى العربية التي جلبناها معنا من مصر ، كما أنها لم تلقها في دراسات المؤسقى التي ترجمها المسمى أوجست اربان ، سواء عن العربية أو عن التركية أو عن الفارسية . وفي واحد من مخطوطاته ، التي جمع فيها ألفاظ الموسيقى الشرقية التي ألم بها - اذ كان يعني دوما بوضع الحرف الأول من اسم المؤلفين أو الأشخاص (من العامة ) الذين يدين لهم بمعرفته بهذه الآلة ساط - وجدها يضع الصفتين قبا و جورى تحت الحرف الأول من اسمها وهو حرف لـ ، وفي الواقع فإن هاتين الكلمتين تشکلان جزءا من قائمة أسماء الآلات العربية . والتى سلمناه ايها مع مفکراتنا عن الموسيقى العربية ، تلك التي نسخها بالمثل ، واحتراما للذكراء التى ستظل عزيزة علينا على الدوام ، فأننا لم ننسأ أن تستبعد هاتين الصفتين ، اللتين لم تكن لتنكرهما على الرسوم ، لو كان متاحا لنا أن نرجع اليه ( ذلك أن المنية كانت قد وافتها ) عند تقديمها هذا الوصف .

### المبحث الخامس

#### عن الاختلاف النغمى فى العود وعن ضبط نغماته ، وعن نظامه الموسيقى

سوف يكون الأمر بالمثل عسيراً . طويلاً ومرهقاً . لو أننا حاولنا تفسير الوضع الفريد الذى تأخذه أوتار العود ، وكذا توضيح ترتيب النغمات التى تكون ائتلافه النغمى . دون أن نستعين بصورة تجعل من هذا كله أموراً محسومة تدركها العين . ولهذا السبب ، فقد ظننا أنه قد كان من الأوفق أن نقدم هنا رسماً للمبنجاك وللأوتار بالإضافة إلى إشارة للنغمات التي تحدثها .

أما الأرقام التي وضعناها بين العصافير ، والاشارات الموسيقية الواقعه قبالتها على جانبي البنجاك فتدل في الوقت نفسه على وضع الأوتار المرتبطة إلى العصافير والترتيب الذي تشغله في التاليف النغمى لآلية العود وكذا الانقام التي يأتى بها كل واحد من هذه الأوتار . وحتى نتمكن القاريء من تصور ميكانيزمات التاليف النغمى بشكل أكثر وضوحاً فقد أطلنا خطوط الأوتار عن طريق خطوط أخرى من النقط . وفي نهاية هذه الخطوط ، كررنا مرة أخرى الرقم الموافق للترتيب الذي تشغله النغمة التي يتحدثها الوتر والتي عبرنا عنها بحيرة أو إشارة التاليف التي ترى أسفل البنجاك ، وبهذه الطريقة فإن العين تستطيع أن تسترشد بهذا الرسم في تتبع الأمر بدءاً من المكان الذي يربط فيه الوتر بالعصفورة ، حتى الأنف التي يتخذ عنده الوتر الوضع المخصص له ، حتى تصل إلى إشارة النغمة التي يتحدثها الوتر .

ويتمثل الشكل التالي البنجاك بأوتاره ، مصحوباً بالنوتات أو الإشارات الموسيقية المرتبطة بالأوتار ، وبالنغمات التي تحدثها هذه

للآلية ، كما تستخدم فى تنويع نفماتها ، وهى تسمى فى العربية قول ، وبدها من الموضع الذى يأخذ فيه قطر الجزء الس资料 من الأنابيب فى الاتساع بشكل ملموس<sup>(١١)</sup> ، لكي يشكل باتساعه شكل قمع مقلوب ، نطلق نحن عليه أسم فتحة البو唧 P<sup>(١٢)</sup> . وأعلى النقطة × بقليل ، وفي الاتجاه نفسه الذى تتنفس منه الثقب السابعة O ، يوجد ثلاثة ثقوب صغيرة أخرى OP تبتعد عن بعضها البعض بمسافات متساوية ، ويوجد على جانبي الثقوب الثلاثة الأخيرة OP ، ناحية اليمين وناحية اليسار ، وبشكل مواز لهنـه الثقوب ، ثقبان مماثلان OO : يقابل أولهما أول هذه الثقوب الثلاثة ، أما الثاني فيواجه الثقب الأخير منها<sup>(١٣)</sup> .

وتتشكل الرأس أو الفصل b ، والرقبة q من قطعة واحدة من خشب البقس<sup>(١٤)</sup> ، ويتجاوز قطر الرأس b الذى يكسو أسفله (أسفل الرأس) السطح الخارجى للأنبوب ، قليلاً وتنتهى بما يشبه قلنسوة أو وصلة<sup>※(١٥)</sup> ، وحيث تخصص الرقبة q للدخول فى جسم الآلة ، على نحو ما نرى فى الشكل رقم ٣ ، فإن قطرها بالضرورة أصغر من قطر الرأس ، وهي (الرقبة) تتشكل أنبوباً أكثر ثخانة عند أعلىه عنـد أسفله<sup>(١٦)</sup> ، وهو مقول من الأمام أكثر مما هو مقول من الخلف<sup>(١٧)</sup> ، ولو لا ذلك لكـان قد أقفل أول الثقوب الأمامية السابعة وكذا الثقب الثامن الموجود على السطح أو الجانب المقابل وهو أقل ارتفاعاً<sup>(١٨)</sup> من الثقب السابق .

وأما البوقال d أو اللولية فأنبوب صغير من النحاس<sup>(١٩)</sup> ، يمضي مستديقاً بشكل تدريجي من أسفل إلى أعلى . ويدخل الجزء السفلى منه فى الرقبة q بعد أن يكون قد مر بالرأس b ، من طرف آخر ، وينبغي أن

\* شريط من اللباد أو المطاط أو الورق يوضع عند شقوق الأبواب أو النوافذ لمنع تسرب الهواء البارد ، وعلى هذا فيمكن تصور وظيفتها هنا . (المترجم)

يكون هذا الجزء سميكًا بالقدر الكافي حتى يملأ بشكل تام الجزء من قناة الرقبة الذي يحتاجه ، وحين لا يكون سمكه كافيا لاحداث ذلك فانهم يخشونه بخيط أو مشaque ، أما الجزء الآخر من هذه البوقال ، الذي يرتفع الى ما فوق الرأس <sup>a</sup> ، فيبدو منقسمًا الى جزئين بفعل جزء ناتيء T ، دائري الشكل ، مسطّح من أعلى . محدب من أسفل ، يوغل في هذه البوقال ، متدا ، مع ارتفاعه الى أعلى<sup>(٢٠)</sup> مع استمرار تناقص طول قطره بشكل تدريجي .

لكن الحلقة الصغيرة المسماة بالعربية صدف مدور فصفيحة أو لوحة مستديرة<sup>(٢١)</sup> من العاج والأبنوس أو من خشب جاف متين من اي نوع ، ويخترقه عند وسطه ثقب يمرر فيه ، من طرف لآخر ، الجزء العلوي من البوقال <sup>b</sup> حتى جزءه الناتيء حيث يتوقف مصدودا<sup>(٢٢)</sup> .

أما اللسان <sup>٧</sup> والمسمي في العربية قشة<sup>(٢٣)</sup> فطرف أنبوب من قش الذرة<sup>(٢٤)</sup> ، وقد سطح من أعلى على شكل مروحي ، في حين يظل يحتفظ في جزءه الأدنى بشكله الطبيعي<sup>(٢٥)</sup> ، وفي هذا الجزء من القشة أو اللسان يدخل الطرف الصغير من البوقال ، الذي تضم اليه القشة أو اللسان لأضيق قدر مستطاع بواسطة خيط<sup>(٢٦)</sup> ، يلف عدة لفات ، حتى لا يدع فرصة لمرور الهواء بين جدران هذه القشة أو اللسان ، وحتى لا تستطيع النفخة التي ينفعها العازف في اللسان أن تجد لنفسها مخرجا سوى ذلك الذي تتيحه لها قناة البوقال <sup>d</sup> وقناة الرأس <sup>b</sup> والرقبة <sup>٩</sup> ، وفي النهاية ، قناة جسم الآلة A .

**الهوامش :**

- (١) انظر اللوحة CC الشكل رقم ١ .
- (٢) انظر الأشكال أرقام ١ ، ٣ ، ٤ ، ٥ ، ٦ ، ٥ ، ٤ ، ١ .
- (٣) الأشكال ١ ، ٤ ، ٥ ، ٦ ، ٥ ، ٤ ، ١ .
- (٤) الشكل رقم ١ .
- (٥) الأشكال ١ ، ٤ ، ٩ ، ٨ ، ٧ ، ٥ ، ١ .
- (٦) الشكلان ١ ، ٢ ، ٢ ، ١ .
- (٧) الشكلان ١ ، ٢ ، ٢ ، ١ .
- (٨) الأشكال ١ ، ٢ ، ٣ ، ٣ ، ٢ ، ١ .
- (٩) الشكلان ١ ، ٢ ، ٢ .
- (١٠) الشكل رقم ٣ .

ويجعلنا هذا القطع الطولى الذى فى أعلى الزمر ، نلمح المعب الذى نحن بقصد الحديث عنه ، كذلك انعام الرأس  $\Delta$  بالرقبة  $\Omega$  التى تدخل فى جسم الزمر ، كما سنشرح بعد قليل .

- (١١) الشكلان ١ ، ٢ ، ٢ .

(١٢) شرحه .

(١٣) شرحه .

- (١٤) الأشكال ١ ، ٣ ، ٤ ، ٥ .

(١٥) اللوحة CC ، الأشكال ١ ، ٣ ، ٥ ، ٥ .

(١٦) الشكل ٥ .

(١٧) الشكلان ٣ ، ٥ .

(١٨) الشكل ٣ .

(١٩) الأشكال ١ ، ٤ ، ٥ ، ٦ .

(٢٠) الأشكال ١ ، ٤ ، ٥ ، ٦ .

(٢١) الشكل رقم ١ .

(٢٢) شرحه .

- (٢٣) الأشكال ١ ، ٤ ، ٥ ، ٧ ، ٨ ، ٩ ، ١٠ . ويسمى هذا اللسان

كذلك فى العربية سيسى ، وإن لم يكن هذا الاسم مستخدماً فى مصر .

- (٢٤) الذرة المويجة ، نوع من نبات الذرة قلما يزيد حجم جبته عن حبة البيقة ، ويزرع هذا النبات فى مصر ، وتوكل حبوبه أما مسلوقة أو مشوية ، ويصنع منه الدقيق والخبز ، ويستخدم منه سكان الصعيد الأعلى والنوبيون الذين يقطنون حول الجندل الأول طعامهم الرئيسي بل الأوحد ، وهو يستخدم كذلك ، فى مصر السفلى ، لاطعام الدواجن ، وهو مناسب لها كفداء ويؤدى إلى زيادة بيضها .

- (٢٥) الشكل رقم ٧ . ويمثل هذا الشكل القشة بحجمها الطبيعي ، أما الشكلان ٩ ، ١٠ فيتمثلان القشة منظوراً إليها من الجانب ( بروفيل ) ، كما أن الشكل ٨ يمثلها ، منظوراً إليها من ناحية فمها .

(٢٦) انظر الأشكال ٧ ، ٩ ، ١٠ .

## المبحث الرابع

### حول أطوال الأجزاء السابقة بالنسبة لكل صنف من المزامير ، من أحجام مختلفة

حيث قد شعرنا ، نحن أنفسنا ، كم أن رسمًا أو صورة ما قد توحى بقدر ضئيل للغاية من النفع عندما يكون موضوعها مجهولاً ، ولم يقدم عنها (أو عنه) تفسير كافٍ ، فقد ظننا أن علينا ألا نتسبّب ، اهتمامًا من جانبنا ، في حدوث سوءة مماثلة ، عن طريق تقديمها لرسوم الآلات الموسيقية المستخدمة في مصر ، فقد بذلنا في الأوصاف التي قدمناها عنها ، كل عناءية لتقديم أفكار دقيقة ومفصلة يمكنها ، بسهولة ، أن تعين كل قارئ على تصور فكرة دقيقة وكاملة لـ كل ما يشكلها في مجلها ، وعن المبادرة ، والكيفية أو درجة المهارة التي صنعت بها ، وطريقة استخدامها ، والغرض منها . . . الخ ، ومع هذا فقد شعرنا كذلك أنه ، إن لم يتوقف اخلاصنا في تقديم بيان عن كل التفاصيل عند النقطة التي يشبع عندها القارئ ، فلا يعود يتطلب أي شيء ، وإذا ما ظللنا نلح في دأب لاعطاء تفسيرات يستطيع - هو - بسهولة أن يكون في غنى عنها ، فإننا قد نتسبّب بذلك في اهلاه وتكدير صفوه ، ونتيجة لذلك فقد تحاشينا حتى الآن ، وعلى قدر استطاعتنا ، أن نقدم تكرارات لا طائل منها ، بل لقد أعفينا أنفسنا من أن نصف كل ما هو ميسور للقارئ أن يجده ، ولسوف تفعل الشيء نفسه بخصوص آلة الزمر بأحجامها المتنوعة ، فلن تقديم سوى أطوال أجزاء أكبر هذه الآلات ، وأصغرها كذلك ، حجمًا ، إذ يكفي كل من هذين - في حد

ذاته - لتحديد نسب وأبعاد وأحجام آلة الزمر الوسطى ، ذلك التي ينبغي لها أن تشغل موضعها وسطا بين أطوال النوعين الآخرين .

يصل امتداد طول جسم القبا A أو الزمر الكبير ، بما فى ذلك الرأس b الى نحو ٥٨٣ مم<sup>(١)</sup> ، ويبلغ طول هذين الجزئين فى الزمر الجبوري أو الصغير بالامتداد نفسه - أي الجسم بما فيه الرأس - ٣١٢ مم<sup>(٢)</sup> ، أما طول الجسم وحده ، أي غير مشتمل على الرأس b فيبلغ ٥٥٨ مم فى الزمر الكبير<sup>(٣)</sup> أما فى الزمر الصغير فان الامتداد الطولى للجسم وحده يصل الى ٢٩٠ مم<sup>(٤)</sup> ، ويبلغ القطر الأصغر لجسم الزمر الكبير A ، أي طول الجزء لا تسعه وعشرين ملليمترات<sup>(٥)</sup> ، فى حين أن طول القطر الأوسط ، أي قطر القمة العلوية التى تتصل مباشرة بالرأس b يبلغ كذلك تسعه وعشرين ملليمترات<sup>(٦)</sup> ، ويصل أكبر قطر له وهو قطر فتحة البوق P الى ٩٠ مم<sup>(٧)</sup> ، أما فى الزمر الصغير فيبلغ قطر الجزء الأصغر من الجسم A ، أي قطر الجزء y أربعة عشر ملليمترات<sup>(٨)</sup> ، فى حين يصل قطره الأوسط ، أي قطر القمة العلوية ، تلك التى تتصل مباشرة بالرأس a b الى ستة عشر ملليمترات<sup>(٩)</sup> ، ويبلغ طول أكبر أقطاره ، وهو قطر فتحة البوق P ٦٣ مم<sup>(١٠)</sup> .

ويميل سمك خشب قناة أو أنبوب الزمر الكبير الى التناقص تدريجيا فى كل امتداد طول الآلة ، أي من الرأس b حتى أقصى اتساع لفتحة البوق P ، فيبلغ هذا السمك بالقرب من الرأس b سبعة ملليمترات<sup>(١١)</sup> ، ويبلغ خمسة فقط عند نهاية فتحة البوق P ، ويبدو أن سمك الخشب فى الزمر الصغير ، بكل طول امتداد القناة أو الأنبوب يظل على حاله ، فى حدود ملليمترتين<sup>(١٢)</sup> ، أو أن التفاوت فى هذا السمك ، على امتداد طول الأنبوب ، لا يستحق أن يذكر .

وتكون فتحة قناة الجسم A عند القمة العلوية المتصلة مباشرة بالرأس b ، وكذلك الثقب الذي تدخل منه الرقبة q الى هذه القناة أو الأنوب ، مستديرين ، ويبلغ القطر في كليهما خمسة عشر ملليمترا في الزمر الكبير ، وأربعة عشر في الزمر الصغير .

ويصل قطر فتحة البوق P الى ٨٠ مم في الزمر الكبير ، ويصل طول قطر هذه الفتحة نفسها في الزمر الصغير الى ٥٩ مم .

أما الثقوب الكبيرة O ، والتي أحدثت بمقصمة الجسم A وكذلك الثقب المعمول على الوجه المقابل ، فوق التلم الدائري u ، فهي جميعا ذات قطر موحد الطول ، يبلغ ثمانية ملليمترات ، ويبعد كل واحد منها عن الآخر بـ ٣٦ مم في الزمر الكبير<sup>(١٣)</sup> ، في الوقت الذي تبلغ فيه المسافة بين كل واحد من الثقوب المناظرة في الزمر الصغير خمسة عشر ملليمترا<sup>(١٤)</sup> مع بقاء قطرها جميعا متساوية لأقطار نظائرها في الزمر الكبير .

أما الثقوب الثلاثة الصغيرة oo الموجودة على المقدمة وأسفل الثقوب السابقة ، عند النزول نحو فتحة البوق P فلا يزيد قطر الدائرة فيها ، في الزمر الكبير على ٤ مم وتبعد المسافة التي تفصل بينها ٣٧ مم<sup>(١٥)</sup> ، وفي الزمر الصغير نجد نفس القطر لهذه الثقب ذاتها ، وتفصل بين أحدهما والآخر مسافة ١٩ مم<sup>(١٦)</sup> . أما القبان الآخران oo الموجودان كل منهما على جانب ، وبانجاه مواز للثقب السابقة فلهمما نفس القطر كذلك ، وتفصل بين أحدهما والآخر مسافة ٧٧ مم في الزمر الكبير و٤٢ مم في الزمر الصغير .

ويرتفع الرأس b في الزمر الكبير إلى خمسة وعشرين ملليمترا ، ويبلغ طول أوسع قطر محيطها خمسة وثلاثين ملليمترا<sup>(١٧)</sup> ، أما رأس الزمر الصغير فتعلو بأربعة عشر ملليمترا ، ويبلغ قطر أوسع محيط لها ١٨ مم<sup>(١٨)</sup> .

ويصل طول رقبة الزمر الكبير ٩ إلى ١٦٦ مم ، وتعلو النملة الكبرى في جزءه الأمامي (١٩) بنحو ٧١ مم ، وتنسخ فتحة هذه النملة بنحو ستة مليمترات ، أما ثلمتها الصغرى ١٠ ، في الجانب المقابل فتعلو بنحو ٥٠ مم ، أما اتساع هذه النملة الصغرى فهو نفس اتساع التلمة الكبيرة (٢٠) ، ومن جهة أخرى فإن طول الرقبة في الزمر الصغير ٩ يصل إلى ٢٦ مم ، أما ثلمتها الكبرى من الأمام فتعلو بمقدار ٣٢ مم ، ويبلغ اتساع فتحتها ستة مليمترات ، وهو نفس اتساع ثلمة الزمر الكبير ، وأما ثلمتها الصغرى فتبلغ ٢٣ مم ، ويبلغ اتساع فتحتها اتساع نفسه الذي للفتحتين السابقتين .

ويبلغ القطر  $m$  لتخانة الأنابيب الذي يشكل الرقبة ٩ في الزمر الكبير نحو سبعة عشر مليمترا ، عند أسفل الرأس  $b$  مباشرة (٢١) ، في حين يبلغ قطر الطرف الأدنى من هذه الرقبة ٩ ، أي الطرف الذي تنتهي إليه قرون ثلماتها ، سبعة مليمترات (٢٢) ، وفي الزمر الصغير ، يصل قطر الرقبة ٩ عند النقطة  $m$  أسفل الرأس  $b$  مباشرة ، إلى ستة عشر مليمترا ، وفي الطرف المقابل ، أي في ذلك الطرف الذي يشكل نهاية لقرون ثلماتها ، يصل طول القطر إلى ٧ مم (٢٣) وتدخل العنق ٩ بأكمالها ، سواء في الزمر الكبير أو الصغير ، من فتحة قناة أو أنبوب الجسم  $A$  حتى الرأس  $b$  ، التي يختارها عند قمتها ثقب دائري يبلغ قطره أحد عشر مليمترا في الزمر الكبير ، وعشرة مليمترات في الصغير ، وعن طريق هذا الثقب يدخلون كذلك الجزء الأدنى من البوقالمة (٢٤) الذي يمتد حتى داخل قناة أو أنبوب العنق ٩ (٢٥) .

ويصنع البوقال ٩ من النحاس ، ويسمونه في العربية لولية ، وقد وصفنا من قبل شكلها ، وهي في الزمر الكبير أكبر منها في الزمر الصغير ،

ويبدو أنهم ، في الطول الذي اعتادوا أن يمطوه لهذا الجزء ، يتبعون نسبة متصاعدة تتوافق مع الأحجام ، سواء في الrim الكبير أو المتوسط أو الصغير ، أو أن هذا ، على الأقل ، أمر مرجع ، طبقاً للتعرifات التي زودنا بها الموسقيون المصريون الذين رجعنا إليهم ، بخصوص هذه الآلات الموسيقية ، وهذه نصوص عباراتهم :

لولية القبا طويلة ، لولية الزمر أطول من الجسوري ، لولية الجسوري  
قصيرة .

ومن الواضح أن لهذا الجزء الصغير من الآلة ، الذي قد يبدو لأول وهلة في غير ما حاجة لأن يكون خاصعاً لتناسبات دقيقة ، نسباً وامكالات تتحدد على أساس سعتها ، وهكذا لم يكن سدى أنها قد عرفنا بها .

أما البو قال  $\Delta$  للزمر الكبير فأنبوب صغير من النحاس ، جدرانه شديدة الرقة ، ويصل ارتفاعه إلى ١١٣ مم ، ولقنه أو أنبوبه ، التي يمضى قطرها مستدفاً بشكل تدريجي من أسفل إلى أعلى . فتحة يبلغ اتساعها سبعة مليمترات عند طرفها الأدنى ، وثلاثة عشرين طرف المقابل (٢٦) .  
ويعلو البو قال  $\Delta$  في الزمر الصغر إلى ٥٩ مم ، وينتشر فتحة الأنابيب من أسفل ستة مليمترات ، أما من أعلى فنجد سعة هذه الفتحة مماثلة لسعه نظرتها في الزمر الكبير (٢٧) .

ويبلغ قطر الحلقة الصغيرة (الصدف المدور) واحداً وأربعين مليمتراً ، وهي مشقوبة عند وسطها بثقب يصل اتساعه إلى نحو ٤ مم ، وعن طريق هذا الثقب يتم إدخال كل الجزء من البو قال الذي يعلو فوق الجزء النسائي حيث تتوقف هذه الحلقة (٢٨) .

أما القشة أو المسان فهي نفسها في كل صنوف المزامير مهما يكن

حجمها ، ويبلغ ارتفاعها ( طولها ) ستة عشر ملليمترًا<sup>(٢٩)</sup> ، وطرفها الأدنى أسطواني الشكل ، ويبلغ طول قطر فتحتها أربعة ملليمترات من أسفل ، وبعداً من النقطه التي تأخذ فيها القشه شكلها المسطح ، وحي الطرف العلوي ، يظل هذا التسليط يمتد على قدر المستطاع ، وتظل الفتحة تضيق وتضيق في اتجاه ، وتمتد محتفظة بالبعد نفسه في الاتجاه الآخر ، بحيث يمكننا القول بأنه ليس لها سوى بعد أو طول واحد هو الموجود باتجاهه الجزء المسطح منها ، ويبلغ هذا البعد عند الطرف العلوي ثلاثة عشر ملليمتراً وعن طريق هذا الجزء المسطح من القشه يقوم العازف بالنفح في آلة الزمر التي يعزف عليها .

الله—واهش :

- (١) اللوحة CC الشكل ١ ( وتنتمي كل الأشكال هنا الى اللوحة نفسها ) .

|                 |                                                   |
|-----------------|---------------------------------------------------|
| ٢) الشكل رقم ٢  | ٦) الأشكال ١ ، ٣ ، ٤ ، ٥ ، ٥                      |
| ٣) الشكل رقم ١  | ٧) الأشكال ١ ، ٣ ، ٤ ، ٥ ، ٥                      |
| ٤) الشكل رقم ٢  | ٨) الأشكال ١ ، ٣ ، ٥ ، ٥                          |
| ٥) الشكل رقم ١  | ٩) الأشكال ١ ، ٤ ، ٤ ، ٥ ، ٥                      |
| ٦) الشكل رقم ١  | ١٠) الأشكال ١ ، ٤ ، ٤ ، ٥ ، ٥                     |
| ٧) الشكل رقم ١  | ١١) الشكل رقم ٤                                   |
| ٨) الشكل رقم ٢  | ١٢) الشكل رقم ٤                                   |
| ٩) الشكل رقم ٢  | ١٣) الشكل رقم ٦                                   |
| ١٠) الشكل رقم ٢ | ١٤) الشكل رقم ٢                                   |
| ١١) الشكل رقم ١ | ١٥) الشكل رقم ١                                   |
| ١٢) الشكل رقم ٢ | ٢٩) الأشكال ١ ، ٤ ، ٧ ، ٥ ، ٩ ، ٨ ، ٧ ، ٥ ، ٩ ، ١ |
| ١٣) الشكل رقم ١ |                                                   |
| ١٤) الشكل رقم ٢ |                                                   |
| ١٥) الشكل رقم ١ |                                                   |

## المبحث الخامس

### حول طريقة العزف على المزمار ، وحول جدوله الموسيقى ، وحول تنوع ومساحة نغماته

على الرغم من أن الزمر يعد آلته موسيقية من نوع مزمارنا نفسه ،  
بأننا لن نتوصل للعزف عليه بنجاح ، اذا ما شئنا أن نفعل ذلك ، بالطريقة  
نفسها التي تتبعها مع مزمارنا ، اذ يختلف فم وملمس المزمار المصرى تمام  
الاختلاف عن نظيريهما فى مزاميرنا ، فليست الشفاه هنا هي التي  
تضغط على القشة ، اذ أن هذه الفسحة رخوة للغاية وليفنية لأكثر مما ينبغي  
وتنقصها المرونة بشكل نام ، ولذلك فمن السهل لها أن ترتعش تحت ضغط  
الشفاه ، وبدلًا من أن تتردد أو تهتز ( محدثة النغمة المطلوبة ) ، فانها  
تففل تمامًا دون أن يندع ممرا لنفخة العازف .

وعند العزف ، يدخل العازف في فمه ، كل جزء البو قال <sup>d</sup> (١) الذي  
يوجد أعلى الصدف المدور (٢) ولا يكتفى بادخال القشة وحدها ، تم يضغط  
 بشفتيه على هذا الجزء من البو قال مع نفخ وجنتيه اللتين تستندان (احداهما)  
 بشدة إلى الصدف المدور ، مما يؤدي إلى الضغط على انتفاخهما ، وهو أمر  
 يؤدي بدوره إلى زيادة دفع الهواء الذي تمتلئ به ، مما يعطيه المزيد من  
 قوة الاندفاع ، وبرغمه على أن يلتسم لنفسه منفذًا ، لن يكون سوى  
 فتحة القشة التي يلمسها لسان العازف برقة ، لسا خفيفا ، فيمضي من  
 هناك ليمر في البو قال <sup>d</sup> (٣) الذي ينقلها ، بدوره كذلك ، إلى

- ٢٤٣ -

الجزء ٥ (٤) الذي أطلقنا عليه اسم المربقة ، ومن هناك يواصل اندفاعه إلى جسم الآلة الموسيقية A (٥)

كذلك فلن ينوصل العازف إلى اقفال كل التقوب المستخدمه كملامس للزمر لو أنه لم يستخدم سوى السلاميه الأولى من أصابعه ، على نحو ما نفعل نحن عندما نعزف على آلات المزمار أو الناي ( الفلاوت ) أو الكلارينيت ، أو آية آلة نفع أخرى ذات ملامس ، ذلك أن ثقوب الناي الكبير تبتعد ، الواحد منها عن الآخر بمسافة لا يستطيع العازف معها أن يبعد بين أصابعه لغير ما حد ، فيما يبلغ هذه التقوب ، بقصد أن يمكن من اقفالها بشكل جيد ، وفي ميل هذا الوضع يكون من المستحيل تنفي الأصابع عند المفاصل وتدويرها ، إذ أن هذه الأصابع محكومة بطولها ، بالضرورة .

ومع ذلك فإن العازف لا يضطر لبسط أصابعه على هذا النحو لأن ثقوب الزمر الكبير بالغة البعد بعضها عن البعض الآخر ، وإنما السبب في ذلك أن من عادة المصريين أن يوقعوا أو يمسوا آلامهم باقفال ثقوبها بالسلامية الثانية من أصابعهم ، فأما الحال هذه ، وحيث أنهم مضطرون من أجل ذلك لأن يبسطوا أصابعهم بكل طولها ، ( وهو الأمر الذي قد لا يضطرون إليه إذا ما لمسوا الثقوب بالسلامية الأولى ) ، فقد وجد هؤلاء أن من الأوفق أو من الأنسب للنظر أن تكون هذه التقوب موزعة على هذا النحو ، يطول جسم الزمر الكبير ، إذ على الرغم من أن للمزامير الأخرى وكذا لغالبية آلات النفخ عندهم ، التي تلمس بالأصابع ، ثقوبا قريبة إلى بعضها البعض بالقدر الكافي ، فإنهم مع ذلك لا يقلون هذه التقوب إلا بواسطة السلامية الثانية من أصابعهم ، وعلى ذلك ، فهذه الطريقة في لمس الآلات الهوائية أو آلات النفخ ، طريقة خاصة بهم وحدهم ، لم تدع اليه ضرورة نابعة من شكل هذه الآلات عندهم ، أو من طريقة توزيع ثقوبها .

ولكى يتم العزف على الزمر ، يمسك العازف الآلة باليد اليمنى ، مع  
اقفال :

١ - التقب الواقع الى الخلف ، على الحطر . ٦١ بالسلامية الأولى  
من الابهام .

٢ - أول الثقوب السبعة الأمامية بدءا من أعلى الآلة ، بالسلامية  
الثانية من السبابية .

٣ - التقب الثاني من هذه الثقوب بالسلامية الثانية من الوسطى .

٤ - الثقب الثالث منها بالسلامية الثانية من البنصر .

نم بواسطة السبابية والوسطى والبنصر والخنصر من اليد اليسرى ،  
يُقفل العازف الثقوب الأربع الأخيرة بهذا الترتيب ، وان يكن آخر هذه  
الثقوب الأربع لا يُقفل الا بالسلامية الأولى من الخنصر .

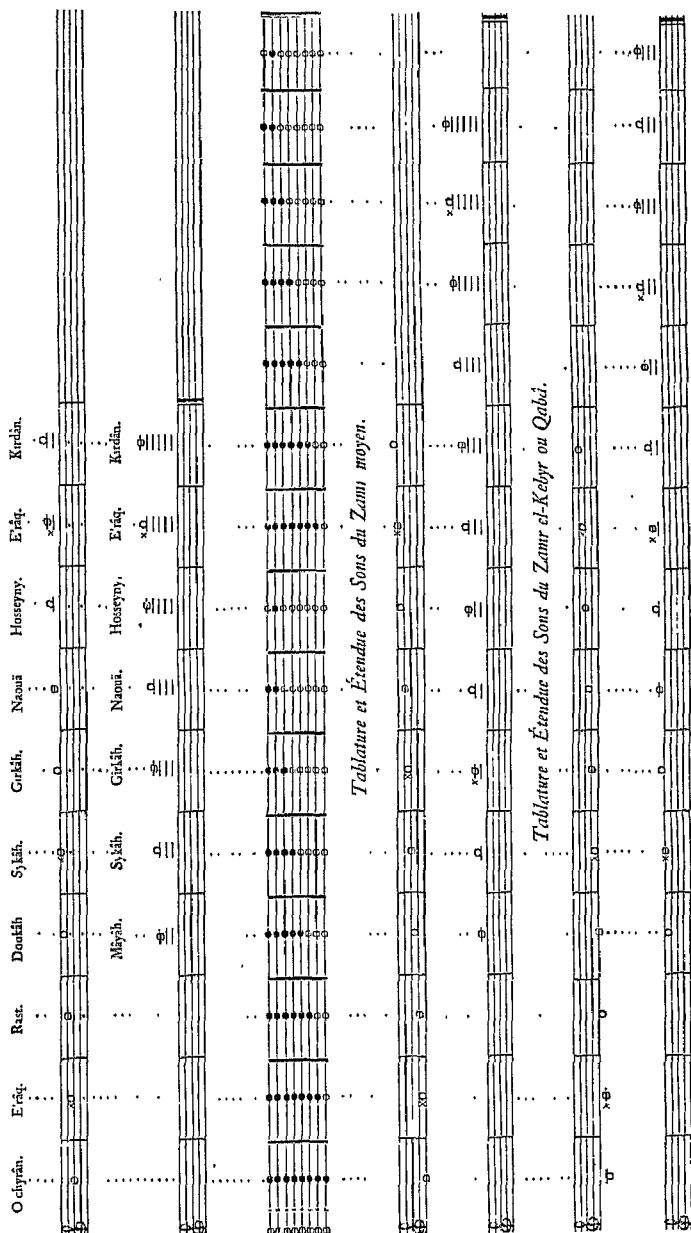
وبعد أن تهيا الأصابع على هذا النحو ، وبعد أن يتم اقفال الثقوب على  
التعاقب من أسفل الى أعلى . ومع بث النفخة بقوة متضاعفة ، يستطيع  
العازف أن يستخلص من آلتة أكثر من ثمانين من النغمات كما سوف نرى  
في السلم النغمي الناتج عن ملمس هذه الآلة .

وسواء أكان العزف يتم على الزمر الكبير أو الأوسط أو الصغير ، فان  
طريقة لمس الثقوب واحدة في كل هذه الحالات ، وانما النغمات وحدتها هي  
التي تختلف ، وان تكون تعاقب بالترتيب نفسه ، وفي علاقات متماثلة ،  
ولهذا السبب ، فان المرء اذا عرف كيف يستخدم ملامس البصنتين واحد من هذه  
المزامير الثلاثة فسيعرف كيف يستخدم ملامس البصنتين الآخرين .

وستقدم هنا الجدول النغمي للامس الجورى ، وستقابل به الجدول

النغمى للمزمارين الآخرين ، فعل الزمر المبورى هذا عرماً المبدول النغمى للمزامير على يد الموسيقى الذى طلبنا إليه ذلك ، وحيث لم يكن - هو - يسمعنا أية نغمة إلا بعد أن يتبع لنا الوقت لتدوينها ، ولللحظة الملمس الذى تصدر عنه وكذلك بعد أن يذكر اسمها ، وهى أمور اتفقنا عليها فيما بيننا منذ البداية ، فقد باتت فى حوزتنا أكبر الوسائل قدرة على المقارنة بقدر الامكان ، حتى غدونا فى حالة تمكيناً من أن نتحقق بأنفسنا من دقة المعلومات والأفكار التى تقال لنا . ولقد أصبح هذا فيما بعد أمراً بالغ النفع لتبديد الكثير من الشكوك التى كان التفكير يولدها فىينا ، عندما كنا نعاود قراءة الإجابات التى قدمت علينا ، والذى دونها أولاً بأول ، فى لقاءانا بالموسيقيين المصريين ، ذلك أنه اذا كان التلميح يكفى كى يستدل من يعرف ، فإن الأمر فى غالبيته ليس كذلك ، حتى ولو بعد شرح طويل ، لمن كان أخاً جهالة .

## جدول ومساحة وتباین نغمات المزمار الجوری



ويأتي المعيار النغمى للزمر المتوسط فى خماسية أدنى من آلة

الجورى ، ولابد أن يكون القبا أو الزمر الكبير فى الثمانية الحادة بالنسبة للزمر المتوسط ، وان يكن الزمر الكبير الذى ابتعناه فى القاهرة ، والذى لا يزال فى حوزتنا ، لم يدوزن فى هذا السلم ، فهو فى مقام أدنى من الثمانية الغليظة للجورى ، فاما والمحالة هكذا فان هذا الاختلاف يعلمنا شيئاً كنا ، لولا ذلك - سنجهله ، وهو أن الآلات الشرقية التى تتناسب الى النوع نفسه ، ليست مدوزنة على الدوام ، وبشكل دقيق ، فى المقام ذاته ، وأن القوم فى الشرق ، كما هو الحال فى أوربا ، لا يتبعون دوماً معياراً نغمياً موحداً ، ولهذا السبب ، فعندما نفترض أن النغمات ، مع ذلك ، كانت ستغدو هي ذاتها لو أن المعيار النغمى فى كل واحدة من هذه الآلات كان متشابهاً ، وأنها ستتمثل بالترتيب نفسه حين تكون فى المعيار نفسه ، فذلك لأننا سيدونها كما لو كانت كذلك فى الواقع . ولقد سلكتنا نفس السلوك الذى يسلكه الناس فى أوربا ، فى باريس على سبيل المثال ، حين يجمعون الألحانا من الأوبرا الكبيرة وألحانا من الأوبرا بوميك وألحانا ثالثة من الأوبرا بوفا الإيطالية ، فبرغم أن بعض هذه الألحان قد وضعت وأديت طبقاً لمعيار أكثر خفوتاً فى حين وضع البعض الآخر منها وأدى فى معيار أكثر جهارة فان الأمر لم يحل دون أن ينظر الناس الى النغمات التى تحمل الاسم نفسه ، والتى تأتى فى الترتيب ذاته على أنها ليست هي النغمات نفسها ، كما لم يمنعهم ذلك من ألا يدونوها بالطريقة نفسها .

### المواضى :

- (١) انظر اللوحة CC الأشكال ١ ، ٤ ، ٥ ، ٦ .
- (٢) الشكل رقم ٢ .
- (٣) الأشكال ١ ، ٤ ، ٥ ، ٦ .
- (٤) الشكلان ٣ ، ٤ .
- (٥) الشكلان ٣ ، ٤ .
- (٦) اللوحة CC الشكل رقم ٣ ، وقد رقمنا الثقوب بالأرقام .  
ويحمل هذا الثقب الرقم ٨ .



عن العـلـمـة  
أـفـصـلـالـثـانـيـة



## المبحث الأول

### حول أصل ونوع الآلة الموسيقية المسمّاة بالعراقية

كلمة عراقية يعني الشيء القائم من بلاد العراق : E'râq أو كما يكتبونها في أوروبا Irac ، ويبيّن أن نعرف الآن ما هي هذه البلاد ، وإن لم يكن هذا بالأمر اليسير ، ذلك أن هناك منطقتين تحملان هذا الاسم : العراق العربي أي عراق العرب ، وال伊拉克 الفارسي أي عراق العجم ، وأولى هاتين المنطقتين هي تلك التي عرفت قديماً باسم أرض كلدان أو بابل ، ويزعم البعض أن اسم عراق الذي يطلق على هذه المنطقة اليوم هو اسم مدينة بالغة القدم كانت موجودة في هذه البلاد منذ عصر نمروذ ، وقد ألحقت بها الصفة : عربي لأن العرب كانوا يقطنون هذه البلدة نفسها ، أما المنطقة الأخرى التي تعرف كذلك باسم عراق فتوجد في فارس ، وتشمل جزءاً كبيراً مما كان يطلق عليه قديماً اسم ميديا الكبرى .

ولا شك هناك في أن الموسيقى العربية قد أثرت بفعل الكثير من الابتكارات والاكتشافات المتصلة بهذا الفن ، والتي ترجع إلى واحدة من هاتين المنطقتين ، فمن هناك وفدي سير من المقامات الموسيقية عند العرب ، ولا يزال يشار إليها حتى اليوم باسم الأصل الذي جاءت منه ، وتلك هي مقامات عراق ، عجم ، عراق عربي ، عراق عجمي ، نوروز العجم .. الخ . وهكذا فليس شيئاً سهلاً أن نحدد بدقة صارمة إلى أي من هذين البلدين : عراق العرب أو عراق العجم تعود الآلة الموسيقية التي نحن بصددها الآن . ومع ذلك ، فإذا كان مخولاً لنا أن نجازف بتقديم الافتراضات ، في

غيبة من الشهادات التي تعودنا حتى تنتشلنا من التخبط الذي نجد أنفسنا فيه ، فلابد أن نؤسس افتراضاتنا هذه على شكل هذه الآلة ، الذي لا ينتمي فقط إلى الذوق الفارسي ، ولن نجد صعوبة في التدليل على ذلك ، وفي الواقع فإن شكل العراقية ينتمي إلى الذوق العربي أكثر بكثير مما ينتمي إلى ذوق الفرس ، فالرأس المنتفخ على هيئة بيضاوى ، والذي نجده أكثر ضخامة من بقية كل جسم الآلة يذكرنا تماماً بالأسلوب العربي الأصيل الذي نلاحظه ، في غالبية الأحيان ، في كل ما يتصل بالعمارة وفن الرسم في منشآت العرب ، إذ نجد الأسلوب نفسه في مساجدهم ، حيث تعلوها القباب الضخمة ، وفي هذه المآذن ذات البنية الرشيقية الخفيفة الجسور والتي تكاد تبدو لنا عمداً منعزلة باللغة السموق ، يتوجها ما يشبه فانوساً ضخماً من الأحجار تكون بالنسبة لها بمثابة الرأس ، كما نجد الشيء نفسه في الدهاليز الخارجية التي تحيط بها ، بين مسافة وأخرى . وبصفة عامة فإننا نتصرف على هذا المزاج العجيب لدى العرب حين يعطون للأشياء العالمية حجماً أكبر عند القيمة عنه عند القاعدة<sup>(١)</sup> ، وقد سبق أن استعرضينا إليه الانتباه عند الحديث عن عنق الآلات الوترية التي يستخدمها هؤلاء القوم ، كما نجده في شكل آلات النفخ ، وهنـا ، في آلة العراقية ، ويبدو أن العرب ، عندما تبنوا هذه الأطوال أو النسب في منشآتهم ، وكذا في كل أعمالهم الفنية قد شاءوا أن يسلكوا الطريق المعاكس لطريق قدماء المصريين ، هؤلاء الذين كانوا يعطون لكل منشآتهم ، على وجه التقرير ، الشكل الهرمي ، وهو الشكل الذي يريح العين بما يوحى به من فكرة المثانة التي تشبع عنه ، وهو ما لا تقدمه لا المنشآت العربية ولا منشآتنا نحن العمودية<sup>٢</sup> ، ومع ذلك فإننا نكتفى بالقول ، دون أن ننقب عن كل ما يبتعد

---

\* أي ذات الشكل القوطي - المترجم .

عن مزاج الفرس فى آلة العراقية ، ويقترب ، على العكس من ذلك ، من المزاج العربى ، بأن هذه الآلة التى تخترقها ثقوب سبعة عند المقدمة ( أى من الأمام ) مثل آلة الزمر ، والنى لها لسان ( قشة ) عريض للغاية ، إنما هى ، فى رأينا ، آلة عربية صرف ، وتنتسب فى نوعها إلى المزامير ، ولذلك فستنظر إليها باعتبارها مزارع العراق العربى .

---

### الهواش :

(١) تحدث الشرفات الواسعة والغايرة ، والتى تمتد بارزة إلى خارج البيوت ، وتتورج ارتفاعاتها ، فى مصر ، هذا الأثر نفسه فى العين ، وهذه الشرفات التى يراها المرء فى الشوارع الضيقة ، فى جانب ، تقترب كثيراً من الشرفات المقابلة فى الجانب الآخر ، بحيث لا يلزم إلا أقل القليل ، حتى تتلامس هذه الشرفات .

## المبحث الثاني

### حول خامة وبنية وشكل وأبعاد العراقية وكذلك كل جزء من أجزائها

تصنع هذه الآلة ، جميعها ، من خشب البقس<sup>(١)</sup> ، ومن قطعة واحدة باسيناء القشة <sup>a</sup> <sup>(٢)</sup> التي يؤخذ من طرف غاب بحرى ، فهذه هي كل مكوناتها . ولا ينبغي أن ننظر إلى الوصلتين X ، Y اللتين نصفطان ، أحدهما أعلى المسنان وثانيةهما أدناه ، باعتبارهما جزئين منتمين للعراقية بشكل أساسى .

فالوصلة الأولى X <sup>(٣)</sup> عبارة عن شريط مزدوج ، معمول من قطعتي غاب مرفقين ، ومربوطتين ، الواحدة إلى الأخرى ، من الطرفين ، حتى لا تتركا فيما بينهما ، حين تقترب أحدهما من الأخرى ، سوى فراغ ضيق للضغط على شفتى القشة التي يدخلونها إلى هذه الوصلة عندما يتوقف العزف على هذه الآلة ، وهذه الحيطة أمر بالغ الأهمية ، لأن الغاب البحرى الذى تصنع منه القشة ، لم ينزل ، برغم أنه قد تم ترقيقه كثيرا عند النقطة 1 <sup>a</sup> <sup>(٤)</sup> سميكا لأكثر مما ينبغي حتى لا يمكن ضغط شفتى هذه القشة اذا ما أدت حرارة الجو إلى تباعدتها ( أو التوائهما ) ، وبجفتها وهما على هذه الحال . أما الوصلة الثانية فتؤخذ من طرف عصا خشبية صغيرة ، مشقوقة بطولها إلى شقين ، ثم أخذ نصفها وطوى حول نفسه بقصد التقريب بين الطرفين ( أو الشقين ) وربطهما معًا ، ويشكل هذا الرابط شكلا بيضاويا مسحوبا ينتهي بقمة مدبة عند الأطراف المخصصة لاحتواء أسفل

القشة . ولكن تحول دون أن يخل هـذا الجزء مكانه للهـتسطـع أو التـرـفـق الذي تم اـحـدـائـه عـلـى كـل مـسـاحـة الـجـزـء الـبـاقـي نحو اـرـتـفـاع الـآـلـة ( أـى نـوـحـة طـرـفـهـا مـن نـاحـيـة الـفـم ) .

فـاـذـا تم قـيـاس الـآـلـة ، دـوـن القـشـة ، أـى قـيـاس كـل مـا هـو مـصـنـع مـن خـشـب الـبـقـس ، فـسيـصـل طـولـهـا إـلـى ٢٤٤ مـم ، أـمـا حـين تـضـافـقـهـا الـقـشـة إـلـيـه فـسيـبـلـغ ٣٢٥ مـم . وـآلـة الـعـراـقـية عـبـارـة عـن أـنـبـوب أـو قـصـبـة مـن خـشـب الـبـقـس ، يـمـكـنـنـا أـن نـقـسـمـهـا إـلـى ثـلـاثـة أـقـسـام : الرـأـس  $t$  وـالـجـسـم  $A$  وـالـقـدـم  $p$  . وـالـرـأـس  $t$  هـو الـجـزـء الـعـلـوي الـمـنـتـفـخ ذـو الشـكـل الـبـيـضاـوى (٥) ، أـمـا الـجـسـم  $A$  فـهـو الـجـزـء الـأـسـطـوـانـي مـن الـأـنـبـوب (٦) وـأـمـا الـقـدـم  $p$  فـهـى الـأـنـتـفـاخ الـذـى يـشـكـل قـاعـدة الـآـلـة ، وـفـى الـوقـت نـفـسـه فـتـحـة بـوقـها ، وـتـمـتدـقـناـة الـأـنـبـوب بـكـل اـمـتـادـه هـذـه الـأـجـزـاء الـثـلـاثـة مـن أـعـلـى إـلـى أـسـفـل ، وـان لـم تـحـفـظـ عـلـى الدـوـام بـالـشـكـل نـفـسـه ، وـلا بـالـاتـسـاع دـاهـه ، فـهـى بـيـضاـوىـة فـى الـجـزـء الـأـكـبـر مـن اـمـتـادـهـا ، وـلا تـنـتـظـم اـسـتـدـارـتها ، بـعـضـ الشـئـ الـأـفـى ذـلـك الـقـسـم مـن الرـأـس الـذـى يـدـخـلـونـ فـيـهـ الـجـزـء الـأـدـنـى مـن القـشـة ، وـكـذـلـك فـى كـل طـول فـتـحـة الـبـوق  $p$  الـذـى يـبـسـدـأ فـى الـاتـسـاع دـاخـلـيـا اـبـتـداءـ مـن ثـقـبـ المـلـمـس ، وـيـبـلـغ طـولـ القـطـر الـأـكـبـر مـن هـذـهـ الـقـناـة ، مـقـيـسـا مـن الـأـمـام إـلـى الـخـلـف ، عـند قـمـة الرـأـس ١٨ مـم ، أـمـا قـطـرـهـا الـأـصـفـر ، مـقـيـسـا مـن نـفـسـهـا الـمـوـضـع ، مـن الـيـسـار إـلـى الـيـمـين ، فـلـا يـبـلـغ سـوـى ١٧ مـم ، وـيمـضـي اـتـسـاع هـذـهـ الـقـناـة ليـضـيقـ بـشـكـل تـدـريـجـيـ حتىـ نـحوـ مـنـتـصـفـ الـجـسـم  $A$  الـذـى لاـ يـصـلـ قـطـرـهـا عـنـهـ لـمـا يـزيـدـ عـلـى ١٠ مـم ، وـالـىـ ما تـحـتـ هـذـاـ الـمـوـضـع بـقـلـيل تـبـدـأـ سـعـةـ الـقـناـة فـيـ الـزـيـادـة وـلـكـنـ عـلـىـ نـحوـ أـسـرـعـ مـاـ كـانـتـ تـتـضـاءـلـ بـهـ مـنـ قـبـلـ ، وـيمـضـيـ لـتـتـخـذـ شـكـلاـ دـائـرـياـ ، بـحـيثـ تـصـبـعـ فـتـحـتـهـا عـندـ قـمـةـ فـتـحـةـ الـبـوقـ الـذـىـ تـنـتـهـىـ الـقـناـةـ إـلـيـهـ ، مـسـتـدـيرـةـ ، يـصـلـ قـطـرـهـا إـلـى ٢٦ مـم وـيـكـونـ

الجزء الاسطوانى الذى يشكل الجسم A خاليا تماماً من أية نقوش أو بروزات ، ويصل قطره الى ١٥١ مم ، ويبلغ قطر ثخانته الى نحو ٢٧ مم ، ونتحول هذا الجزء من الآلة ثقب سبعة ٥ ، تصفى على مقدمة الآلة أو الجزء الأمامى منها ، وقد رقمناها على التحوالى ٨ , ٦ , ٥ , ٤ , ٣ , ٢ , ١ كما يوجد ثقب آخر على الجانب المقابل الذى يشغل الفراغ المحصور بين القب رقم ٦ والنقب الآخر الذى يحمل الرقم ٨ ، وقد أشرنا اليه بالرقم ٧ . وتشغل النقوب السبعة الأمامية على نحو التقريب كل طول الجزء الاسطوانى بحيث لا يوجد بين الثقب ١ والموضع العلوى من الأنابيب الذى تنتهي اليه الرأس ، سوى ثلاثة ملليمترات ، كما أن الثقب ٨ لا يكاد يبعد عن الطرف المقابل الا بمقدار ملليمتر واحد ، حيث يبدأ انفاس القدم P ، وتكون فتحات هذه النقوب ، فى خارجها ، أكبر منها فى داخلها ، ويكون قطرها الأكبر هو القطر الرأسى ويصل الى ١١ مم ، أما قطرها الأصغر فهو الأفقى ويبلغ ٩ مم ، ولا يزيد اتساع فتحة الثقب من الداخل عن ٨ مم ، وتبلغ المسافة بين كل ثقب وآخر نحو ١٢ مم .

وترتفع الرأس t ( يصل طولها ) لمسافة ٦٧ مم ، ويبلغ طول قطر القسم الأكبر سمكا فيها الى نحو ٤٨ مم ، وينقسم سطحها الى خمس دوائر غير منساوية الاتساع ، وتنقسم بدورها الى أربع دوائر تتكون من ثلثمات مزدوجة محفورة فى سماكة الخشب ، أما الدائرة الأخيرة ، أى تلك الأكثر اقترابا من الأنابيب الاسطوانى A فتنتهي بنتوء زينة يتوج الجزء العلوى من جسم الآلة ، ويوجد خلف الرأس ثقب غير مستو فى استدارته ، يقع مركزه فوق الدائرة الأولى ذات الثلثمات المزدوجة ، ويتمتد أكثر من نصف محيطه فوق الدائرة الأولى ، ويمتد جزء آخر من هذا المحيط فوق الدائرة الثانية ، ويصل طول قطر هذا الثقب ، مقيسا بشكل رأسى ، الى نحو

٧ مم ، أما إذا قسناه أفقيا فلا يكاد يتجاوز ستة مليمترات .

أما القاعدة أو الفيم P (٧) ، في هذه الآلة ، فيصل ارتفاعها (طولها) إلى ٢٧ مم ، أما الارتفاع الذي يشمل كل امتدادها فيكون من خمس دوائر تتحدد ، كما هو الحال في دوائر الرأس ، بفعل ثلثات مزدوجة ، محفورة بالمثلث في سمك الخشب ، وحيث تكون الدائرة الخامسة ، وهي أكبرها ، إلى أسفل فلن يكون بالأمكان زؤيتها بشكل واضح طالما كانت الآلة واقفة ، كذلك فإن الدائرة الأولى تكون مسبوقة بنتوء حلية بارزة تفصل بين القدم P وبين الجسم A ، بدءاً من هذه الدائرة الأولى ، التي يصل قطرها بالقرب من النتوء البارز إلى نحو ٣٤ مم ، وتنسخ القاعدة في جزء من القدم يصل إلى الدائرة الثالثة ليصل قطرها إلى ٤٢ مم ، ثم بعد ذلك تضيق مائة إلى الشكل المسطح حتى تبلغ فتحة القناة التي قدمنا أطوالها من قبل .

وتكون القشة ٢ من طرف ساق غاب بحرى بطول ٩١ مم ، وقد يصل طول قطر سماكتها ، في حالتها الطبيعية إلى ١٦ مم ، وقد سطح جزء من ساق الغاب البحرى ، أما القسم الأول منه فقد ضيق أو ضغط ، وأما القسم الذى تم تسطييحه فهو الجزء الذى عملت فيه شفتنا القشة ، في حين يمثل الجزء المصغوط قصبة أو أنبوب القشة ، وحيث قد تم ترقيق سمك الجزء الذى لم يتم تسطييحه فان طول قطره ، من الناحية الدنيا ، لا يبلغ بعد سوى أربعة عشر مليمتراً ، وب مجرد أن يصبح التسطيح أكبر ، يمكن السطح كذلك لمسافة أكبر ، بحيث يبلغ اتساع السطح إلى ٣٣ مم في الجزء العلوي من القشة ، واليكم الطريقة التى اتبعت لجعل ذلك ممكن الحدوث :

ينتزع ، من أعلى ومن أسفل على حد سواء ، كل اللعاء اللامع من الجزء المسطح من الغاب ٢ (٨) ، ويقلل منه لاكبر قدر مستطاع ، حتى يصبح أكثر

قابلية للانسناه وأكتر مرونة . وهذا الجزء هو ، في الوقت نفسه ، الجزء الذى يتم ادخاله فى الفم ، والذى يتم الضغط على سطحه السفلى ، برفق ، بواسطة لسان ( العازف ) عندما يقوم العازف بالتنفس فى القشة ، والذى تؤدى هذه النفخة ، عند مرورها فيه ، إلى تردد جدرانه المرققة عند السطح <sup>a 1</sup> . وعلى العكس من ذلك يتترك كل اللعاء الجاف واللامع فوق القسم الثانى من القشة <sup>a 2</sup> ، كما يتترك بالمثل على القسم الأول من الجزء الثالث <sup>a 3</sup> ، الذى لم يتم تسليمه قط ، وفي الوقت نفسه ينتزع هذا اللعاء من فوق القسم الثانى من هذا الجزء الثالث ، وهو المخصص للدخول فى قناة أو أنبوب الآلة .

ولقد وصفنا من قبل الجزئين X و Y <sup>(٩)</sup> ، ولكنهما ليسا ذوى أهمية كبيرة لحد يكفى للتوقف لتقديم أبعادهما . وفضلا عن ذلك فإننا نستطيع أن نرى واحدا منها ، بحجمه الطبيعي ، وفي شكل جانبي ( بروفيل ) ، في الشكل رقم ١٢ ، ولن يلقى المشاهد القارئ ، كبير عناء في تحديد أبعاد الجزء الثانى ، اذا ما قارنه ببقية أجزاء الآلة .

### هوماش :

- (١) انظر اللوحة CC الشكل ١١ .
- (٢) الشكلان ١١ ، ١٢ .
- (٣) شرحه .
- (٤) الشكلان ١١ ، ١٢ .
- (٥) الشكل ١١ .
- (٦) شرحه .
- (٧) هذا الجزء نفسه ، اذا ما نظرنا اليه آخذين فى الاعتبار اتساع فتحته ، هو نفس الجزء الذى أطلقنا عليه اسم فتحة البوة .
- (٨) الشكلان ١١ ، ١٢ .
- (٩) الشكلان ١١ ، ١٢ .

### المبحث الثالث

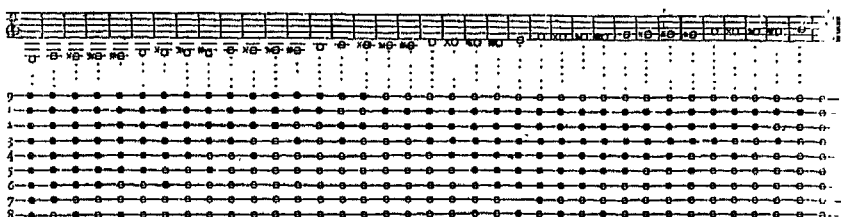
#### عن طريقة العزف على العراقية ، وحول جدول ، ومساحة ، وتبالين نغمات هذه الآلة

يمسك المصريون بالآلات النفع الموسيقية لديهم ، على الدوام ، باليد اليمنى ، وبأصابعهم المبسوطة يلمسون على الدوام كذلك ملامسها ، وهم يسلكون السلوك ذاته في غالبية عاداتهم وممارساتهم ، فكل ما عندهم مقابل أو تقىض نام ، لكل ما يأتيه الناس في أوروبا ، وفي فرنسا بصفة خاصة .

وللعزف على العراقية ، يقف بابهام التقب رقم ٩ الواقع خلف رأس الآلة I ، ثم تسد الثقوب الأربع الأمامية ٤، ٣، ٢، ١ . بالأصابع الأربع الأخرى من اليد نفسها : السباببة والوسطي والخنصر والبنصر ، وبعد ذلك يقف بابهام اليد اليسرى ، التقب رقم ٧ الواقع إلى الخلف من أسفل الآلة ، ثم بواسطة الأصابع الثلاثة التالية ، من اليد نفسها ، تسد الثقوب الثلاثة الأمامية الأخرى ٥، ٦، ٨ ، وبعد أن تسد الثقوب على هذا النحو ، ومع النفع في الفشة ، على نحو ما بيننا من قبل<sup>(٤)</sup> ، تنتهي النغمة الأولى في الغليظ ، ثم نحصل على النغمات الأخرى ، عن طريق فتح هذا أو ذاك من الثقوب . على نحو ما يرى القارئ في الجدول الذي نقدمه عن ملامسها هنا .

- ٢٦٠ -

### جدول ملامس العراقية . ومساحة وتنوع نغماتها(٢)



### الهوامش :

(١) انظر المبحث الثاني من هذا الفصل .

(٢) كنا ما نزال بحاجة الى اللجوء الى العلامة ~~خ~~ التي ابتكرناها للإشارة الى فاصلة وسيطة بين فاصلة نصف الرافعة وفاصلة الرافعة العادية .

### الفصل الثالث

هي آلة الروع عن العزف والحنين  
وهي الآلة الموسيقية التي يسمونها النفير



### المبحث الاول

الفكرة التي يقسمها سكاتشى حول شكل البوق عند قدماء المصريين : التشابه التام القائم بين الشكل الذى يفترضه ، وشكل بوتنا الحديث ، الذى يقترب بدوره ، وكثيرا ، من شكل النغير ، الذى يستخدمه المصريون المحدثون

تخيل سكاتشى Scacchi (١) أن البوق عند قدماء المصريين ، كان ذا شكل يماثل شكل البوق الذى نستخدمه نحن اليوم ، وأسس زعمه ، على نص فى الجزء الحادى عشر من تحولات أبوليوس :

"I bant dicati mango serapi tibicines, qui, per obliquum calamum ad aurem porrectum dextram, familiarem templi modulum frequentabant"

وترجمته :

« عازفو المزمار المخصصون للاله سرابيس العظيم ، كانوا يرددون على النغير المائل الممتد الى الأذن ، والذى يمسك باليد اليمنى ، كانوا يرددون النغمة الخلقة المعيبة لمعبد الاله » . ولكنه فسر الكلمات :

per obliquum calamum

بكلمات : « بواسطة بوق معقوف »

ثم يذكر أن العبارات الآتية :

"dextrâ<sup>٤٤</sup> familiarem templi deique \* modulum frequentabant"

\* وباضح للقارئ أن هذه الكلمة لم ترد في النص اللاتيني السابق .  
(المترجم) .

تعنى أن الموسيقيين « باطالتهم أو تقصيرهم للقصبات باليد اليمنى كانوا ينوعون من نغمات لحنهم » .

ومع ذلك فلو أن سكانشى قد عرف وقتها أن النغير عند المصريين المحدثين يكاد يمثل آلة النغير التي يستخدمها ، وأنه بالمثل يتكون من قصبة معقوفة ، لأمكنه ، على أساس أفضل ، أن يؤكّد لنا أن النغير قد انتقل ، بشكل مباشر ، من المصريين القدماء إلى المصريين المحدثين ، بل لعله كان سيعرف ، بعد أن يستمع مثلكما إلى آلة النغير ، أن هذه الآلة نتسب إلى النوع نفسه من الأبواق التي كان ينفر منها سماعها أهالى ليكوبوليس وبوزيريس وأبيديوس لأنهم يجدون نعمتها شبيهة بنھيق الحمار ، الذى يشبه بشعره الأحمر ، عبقرية أو جنية الشر عندهم : طيفون ، الذى كانوا يرتدون منها رعبا .

وبقدر ما لا يجد المرء ما يغريه بأن يتفحص ما ان كانت هذه المقابلات أو المقارنات ، التى كان القدماء المصريون يعتقدونها ، تتفق مع العقل أو تجافيه . فاننا لن نسعى ، بالمثل ، إلى التدليل على ضعف الأساس الذى تنهض عليه م مقابلات أو مقارنات سكانشى : وفضلاً عن ذلك ، فلقد نهض بهذا العبء آخرون ، ومن بين مواطنيه أنفسهم<sup>(٣)</sup> ، لكننا نكتفى ، ببساطة ، بوصف آلة النغير ، ما دمنا لا نريد قط أن نحدّس ما سوف يطلقه القراء العلماء (المتخصصون) من حكم ، فهم أكثر منا قدرة ، على وضع اجابة مثل هذا السؤال . وفيها يؤكّد سكانشى ( Myroth. 3, Cap. 54 ) أن هذه الآلة الموسيقية ، وهي البوّق ، كانت مستخدمة أيضاً في مصر القديمة مستنداً في ذلك إلى كلام أبوليوس في الجزء الثاني من كتابه ( المسنخ ) Metamorfosi - ( وهو في الحقيقة الجزء الحادى عشر ، إذ أن المؤلف قد قرأ الرقم (١١) على أنه رقم (٢) ) . والذى يحدّثنا فيه عن حفل القرمان الذى كان يقام تكريماً للربة ايزيس : « وأقبل عازفو البوّق » ، ( الكلمة « عازفو البوّق

- ٢٦٥ -

Tibicines ، لا توجد بهذا المعنى تماماً في هذا الموضع من النص ، ولكن في موضع لاحق ، وينبغي قراءة هذه الفقرة على النحو الذيقرأناها به في الفقرة الأولى من هذا المقال ) .

« عازفو البوقي المخصوص للالله سرابيس العظيم كانوا يرددون على البوقي المائل الممتد إلى الأذن ، والذى يمسك باليد اليمنى ، النغمة الحلوة المحببة لمعبد الله » .

وفي كلامه أيضاً « عن البوقي المائل » ما يدل على أن هذا النوع من الأبواق ينتهي ، وبكلماته الأخرى : « يعزفون باليد اليمنى النغمة الحلوة المحببة لمعبد الله » يعني أن حركة اليدين تطول أحياناً وتقتصر عند العزف على هذه الآلة .

يقول : « وكانت اليد اليمنى تمد أو تسحب للخلف أنابيب البوقي التي كانت الأنغام الموسيقية تنبئ عنها ، بحيث كان عازفو البوقي يتحكمون في النغمات عن طريق هذا المد أو السحب » .

وهو لا يوضح ذلك في الصورة الموجودة في ص ٦٧٤ ، والتي لا يظهر فيها أي انحناء ، ويقول : إن البوقي الذي كان مستخدماً يشبه تماماً البوقي المستخدم في أيامنا هذه ، والذي سبقت الإشارة إليه في المدد الرابع .

ولذلك نجد أن بارتولياني Bartolini يؤكد أنه وقع تحت تأثير ما قاله سكاتشى ، ويضيف أن هذا النوع من الأبواق يسهل انحناؤه ، وإن كان لا يعرف تعبيراً قدرياً أو حدثياً يدل على ذلك : « ورغم أن نبا تلك الآلة لم يصل إلى من القديم ، إلا أن ذلك النوع من الأبواق الذي وصل إلى زماننا هو الذي ظل مستخدماً بحيث أتيحت له معرفته » [ هذه الفقرة موجودة في

- ٢٦٦ -

ونصيف دعماً لذلك أن المرأة لا ينعرف إلا على ستة أنواع مختلفة من الأبواق القديمة ، وأنه لا يوجد من بينها واحد يتشابه لا مع البوقي ولا مع آلة النغير التي نستخدمها ، وأول هذه الأبواق هو الذي ينسب اختراعه إلى مينيرفا والذي أطلق عليه اسم سالپينكس أثينيا Salpinx Athenaea أي البوقي الأثيني ، أما النوع الثاني ، فهو ما كان المصريون يستخدمونه عند تقديمهم لقرابينهم وأضحياتهم ، وكانوا ينظرون إليه باعتباره شيئاً من ابتكار أوزيريس ، وهو نفسه الذي يطلقون عليه اسم شنو - ويه ، والثالث هو بوقي الغاليين ، وكان يصنع من الحديد الذهبي وكان متوسط الحجم كما كان بوقاله يمثل شكل بعض الحيوانات ، وله أنبوب من الرصاص ، تمر من خلاله نفخة العازف ، وكان الغاليون يسمونه كارنيكس Carinx ، وأما البوقي الرابع ، فهو بوقي أهل بافلاجونيا Paphlagoniens ، وبكان فمه يستخدم هيئة رأس عجل ، وكان يصدر ما يشبه خواراً بالغ القوة ، وكان القوم ينفعون فيه وهم يرفعونه عالياً في الهواء ، والبوقي الخامس هو بوقي الميدانيين ، وكان أنبوبه يصنع من قصب البوص ، وكان يصدر نفحة غليظة ، أما السادس فهو البوقي التيريني Tyrrhenien ، وكان شببه بالنايات الفريجية ، وكان فمه مصنوعاً من الحديد الذهبي ويصدر نفحة حادة ، ويزعم البعض أنه قد انتقل إلى الرومان على يد التيرينيين .

حول أول من اخترع البوقي ، انظر :

Palephate et Paus-anias, lib III

الله واهش :

١) انظر :

Gabinetto armonico d'istromenti sonori indicati e spiegati del Padre Filippo Bonanni, della compagno di giesu etc, in Roma, 1722, in 40, p. 49 et 50.

(٢) لو أن سكتاشي كان قدقرأ نص أبوليوس صحيحًا ، على النحو الذي نقلناه في مقدمة هذا البحث ، لما كان قد تخيل مثل هذا الرأى الذى يسوقه حول هذه الآلة الموسيقية ، في هذا النص من «الحمار الذهبى» .

شروع حکوم سدا ایوسوں سی ۔

والذى أشئنا الله فى حاشية سياقة .

## المبحث الثاني

### عن خامة وشكل وبنية وأبعاد النغير وكذلك الأجزاء التي يتالف منها

تصنع القصبةان اللنان يتالف منها النغير كلية من النحاس ، وهما يتشكلان من نصال ضيقة ورقيقة من المعدن نفسه ، ملفوفة على هيئة أنبوب ، ونلتجم حوافها الجلدية المتقاربة ، كل منها بالأخرى بطريقة لا تقاد تحس ، ويصنع البوفال وفم الآلة من الحديد الزهر ، ويتشكلان معا من قطعة واحدة .

واذ كان النغير الذى حصلنا عليه قدما فعد وجدناه مررما فى مواضع عده ، وقد تعرفنا على هذه الترميمات فى القطع المبدلة وفي اللحامات التى نم بشكل بدائي خشن والتى تلجم هذه القطع ببقية جسم الآلة ، وهذه ملاحظة ليست بالبالغة الأهمية ، ولم نكن نحن لنقدمها لو أن الرسم والحرف لم يجعلنا من هذه الترميمات التى نشير إليها أمورا ملموسة ، ولو لم نكن نخشى أن يخلط القارئ المشاهد بينها وبين ما يحصل بينية الآلة ، وعلى هذا ، فلكى تنفادي الوقوع فى خطأ مماثل ، فأننا نتوه منذ الآن بأن القطع البارزة التى لن نشير إليها عند وصف الآلة ليست - ببساطة - سوى ترميمات .

ويتألف النغير من الأجزاء نفسها التى تتكون منها آلة النغير عندنا :  
فهناك الفرعان A ، a<sup>1</sup> (١) ، والمشinctان P ، وفتحة البوق C ،  
والعقد الخامس e ، E ، n , n , n , N , N ، والبوفال والفم .  
والعصابات B والحلقات X .

- ٢٧٩ -

ويبلغ الطول الاجمالي للآلية ، مزودة بببوا لها ، بدءاً من e و حتى النقطة Ω ، أي على النحو الذي جاءت مرسومة عليه في الموجة CC الشكل ١٣ نحو ٩٠٨ مم ، فإذا ما استبعدنا البوقال فان هذا الطول لن يزيد عن ٨١٠ من المليمترات .

ويدعم كل واحد من أجزاء القصبة ، التي ينبغي أن يدخل في طرف كل منها طرف الجزء الآخر ، شريحة صغيرة من النحاس ، ملوية وملحومة عند أعلى الأنابيب على نحو ما يستطيع القاريء ، أن يرى في الحلقات الخمس N و n و n و n و m ، وعند الطرف العلوي من الفرع الأول A ، عند الموضع m ، وتقاد تكون متساوية دعامات الحلقات أو العقد N و n و n ، وذلك الموجودة عند الطرف العلوي m من الفرع A ، وقل أن تبلغ ٢٧ مم ، لكن دعامة العقدة N من الفرع A أكبر بقدر طفيف اذ تبلغ هذه ٣٤ مم ، ومع ذلك فان دعامة العقدة n من الفرع A أكبر حجما بكثير من ذلك ، اذ تبلغ ٧٠ مم . وفيما عدا الموضع التي توجد بها هذه الدعامات ، وفيما عدا كذلك كل امتداد فتحة البوق التي تبدأ في الموضع n و تنتهي عند النقطة Ω يستوى قطر وسعة الأنابيب بكل امتداد الآلة ، فلا يزيدان عن أحد عشر مليمترا .

وبعداً من قمة الدعامة m حتى العقدة N من المشنقة p ، التي يدخل فيها الفرع الأول A ، نجد لدينا ( طولاً لكل هذا الامتداد ) ٤٨٥ مم ، ويبلغ وتر القوس الذي ترسمه المشنقة P ، تحت العقدتين N و n ، مقيساً من الداخل ٦٣ مم ، أما السهم فيبلغ طوله ٢٩ مم .

ويصل طول فرع فتحة البوق بدءاً من العقدة حتى حافة هذه الفتحة نفسها ٩٢٤ مم ، ويبلغ سمك محيطها حتى العقدة n ١٦ مم وبعداً من هذا

المكان يمضى الأنابيب متسعا حتى نهاية فتحة البوف أو الصيوان ، وهو الذى ينتهي على سكل قمع ، بحيث يصل قطر فتحته عند الموضع ٥٠ مم ، وتزود حواف هذه الفتحة كذلك ، فى كل محيطها الخارجى ، بشرىحة صغيرة من النحاس .

وقد استبعدنا ، فى كل الأطوال التى قدمناها ، الجزء الذى يتداخل فى الآخر أو يلتجم به ، ولا يكاد يتجاوز هذا الجزء تمانية عشر ملليمترًا .

ويتشكل البوفال من أنبوب E ومن فم e (٢) ويزدان الأنابيب بعدد بعينه من النتوءات فى الجزء الأكبر من طوله (٣) ، علوا ، أما الجزء الأسفل منه فلا يوجد به زخارف ممانعة ، ويصل قطر محيطه إلى ١٢ مم ، ويتخذ الفم من الخارج شكل قبعة مستديرة ومقلوبة بحيث تكون القلنسوة إلى أسفل والحواف إلى أعلى . ويبلغ طول قطر محيطها ٤٤ مم (٤) أما فجوه الوسيط ، والمخصوصة لاستعمال طرف المسنان عندما ينفتح العارف فى البوف ، فلا يزيد قطرها عن ١٧ مم ، ولا يتتجاوز عمقها سعة ملليمترات ، أما المقبب الموجود فى وسطها (٥) والذى ينبغى أن تمر النفخة منه عن طريق فصبة البوفال ، نم من هناك إلى أنبوب الآلة ، فلا تزيد سعته عن ملليمترتين .

أما العصابة B (٦) فقيطان من الحرير أو القطن يمرر من خلاله حلقات صغيرة X من النحاس ، توجد وسط المحننى الذى ترسمه ، داخليا ، كل واحدة من المثنين P و P ، ويتاحم هذه الحلقات بصفية أو رصيعة من النحاس لتلتحم بدورها فوق الأنابيب ، وتعلق العصابة إلى رقبة عازف البوف بحيث تظل الآلة الموسيقية معلقة بالقرب منه ، أو على ظهره ، حين لا يكون قائما بالعزف .

ومهما يكن من ضآلة ثقب فم التفير ، فإن العزف على هذه الآلة الموسيقية أمر بالغ السهولة مع ذلك . ونستطيع أن نحصل منها على نغمات

- ٢٧١ -

غليظه تماثل نغمات البوف السيمفوني ، ونغمات بوق الصيد ، كما يمكننا كذلك أن نحصل منها على نغمات حادة نماطل تلك التي نحصل عليها من أبواقنا وان يكن أقل مداعاة للنفور ، وبايجاز شديد فان بالمسنطاع تنوع نغمات هذه الآلة على نحو ما نفعل ببوق الصيد ، عندما لا نستخدم اليد في العزف عليه ، وانما بادخالها (اليد) في فتحة بوقه أو صيوانه بقصد نكوبين أنصاف النونات ، ومع ذلك فيلزم المصريين الكبير كيما يعرفوا كيف يحصلون منه على هذه النغمات المنبانية ، لكنهم يكتفون بأن يستخلصوا منه ، في الاحتفالات الرسمية الكبرى ، بعض النغمات الحادة ، وفي الحقيقة ، فقد يكون أمراً بالغ الصعوبة ، ربما ، أن نسمع منه نغمات أخرى ، ووسط الضجيج الذى يذهب بالأبابا ويشتت كل انتباه ، والصادر عن هذا المتد الشاخص من الدفوف والطبول من كافة الأحجام والأنواع . وكذا من الصنوج والمزامير التى تختلط نغماتها المتفجرة والمدمدة بضجيج بقية الآلات الموسيقية الأخرى التى تشارك فى مثل هذه الاحتفالات .

### الهوامش :

- (١) انظر اللوحة CC الشكل ١٣ .
- (٢) اللوحة CC ، الأشكال ١٣ ، ١٤ ، ١٥ ، ٠
- (٣) الشكلان ١٣ ، ١٤ ، ٠
- (٤) الشكل ١٥ ، ٠
- (٥) الشكل ١٥ ، ٠
- (٦) الشكل ١٣ ، ٠



## الفصل الرابع

عن الناي المثير ذى المنقار

والذى يطلقون عليه فى العربية اسم  
صفارة أو شبابة



## المبحث الأول

### حول اسم وخامة وشكل هذا النوع من النaiات

يجد المرء نفسه في اللغة العربية ، أقل حيرة بكثير عنه في اللغة الفرنسية ، حين يتصل الأمر باكتشاف المعنى المبدئي لكلمة ما ، وبالتالي اكتشاف الدافع الذي أدى لاستخدام هذه الكلمة لتحديد الشيء الذي يراد الاشارة اليه ، فلا يزال الأمر ، عندنا ، على سبيل المثال ، متار جدل بين المبحرين فيما إن كانت الكلمة *flûte* (فلاوت أو ناي) قد جاءتنا من الكلمة اللاتينية *fistula*<sup>١</sup> التي تعني trouée بمعنى : الفتحة ، أو الفرجة ، أو أنا قد أخذناها عن الكلمة *fluta* (فلوتا) وتعني الشسل أو الجلaka الكبيرة\* ، إذ أن الناي طويل كهذه السمسكة ، وله منها العديد من التقوب التي تشغّل كل جسمها ، ولكن الحال ليست على هذا المنوال في العربية ، فالاسماء المصدرية ، بل كذلك العدد الاكبر من اسماء الاعلام ، تشتقت عن الكلمة جذرية . فالاسم صفاراة يأتي من الفعل صفر بمعنى أحدث صفيرًا ، أو أحدث نغمة بصفيررة ، كما أن الاسم شبابية يعني من الفعل شعب ، أي زاد في عمره ، (كبير) ، كما تعني أيضًا الشاب وكذلك الذي لم يبلغ بعد سن النضوج ، وهكذا رأينا أن الاسم الأول صفاراة هو اسم نوعي يمكن أن يطلق على كل صنوف النaiات ، أما الكلمة شبابية فاسم شخصي يميز من بين كل صنوف النaiات الأخرى ، تلك الآلة التي نتناولها بحديثنا . ويidel هذا الاسم الأخير ، فيما يبدو ، على نوع صغير من الآلات الموسيقية ، أو آلة ناي

\* صنف من الأسماك يعيش في المياه العذبة والمالحة. (المترجم)

صغير ، أو صافرة <sup>١</sup> ، وهذا هو حال الشبابة في واقع الأمر ، فهي نشبه صافراتنا بدرجة كبيرة ، اد يماثل فم هذه نظيره في تلك نمائلا تماما ، كما أن بقية جسم كل منها لا تختلف ، هنا وهناك في الشيء الكثير .

وتصنع الصافرة ، عادة ، من أنبوب أسطواني الشكل من خشب البقس أو من العاج تتخلله ثقوب سبعة ، دون أن يدخل في هذا العدد ثقب فتحة الفم وثقب الضوء وثقب الساق أي الفتحة السفلية ، أما الشبابة فتصنع من سلامية واحدة من غاب البوص ، تنتهي بالعقدة التي تفصلها عن السلامية التالية ، وتسد هذه العقدة ، التي لا تتقبل قط أنبوب الآلة من أسفل <sup>٢</sup> (١) وتتخلل الشبابة ثقوب سبعة من الأمام ، وثقب واحد من وراء دون أن تدخل في هذا الحصر ثقب الضوء <sup>٣</sup> (٢) وثقب فتحة الفم <sup>٤</sup> (٣) .

أما الجزء العلوي (أي الطولي من ناحية فتحة الفم) ، من الجهة المقابلة للضوء ، أي من الخلف فمخروط على هيئة سن ريشة ، بامتداد يبلغ ٣٦ مم ، ويسد هذا الجزء طرف دائري من الخشب ، بالسمك اللازم ملء كل سعة أو فراغ قصبة البوص ، بدءاً من فتحتها العلوية ، وحتى مسافة ضئيلة من ثقب الضوء <sup>١</sup> (٤) . وهذا الطرف المتشبي مخروط ، بدوره ، من الخلف ، على هيئة سن ريشة ، بحيث لا يتجاوز الحواف العليا لعقدة البوص التي خرطت بدورها على هذه الشاكلة ، وفوق ذلك ، يسفع هذا الطرف من الأمام ، بهدف أن يترك بينه وبين جدران قصبة البوص المتخذة شكل منحن ، فراغا كافيا <sup>(٥)</sup> تستطيع معه نفخة العازف ، التي تسلي طريقها عن طريق منقار الآلة ، أن تمضي لتصطدم بالضوء <sup>٢</sup> (٦) ، بما يؤدي إلى ترددتها . والى

- ٢٧٧ -

انعكاس هذا التردد في أنبوب الآلة ، وهذا هو ما يشكل فتحة الفم . وهناك ثقب ، رباعي الشكل ، يقع على مسافة ٥٢ مم ، من الطرف العلوي من قصبة البوص ، وعلى المقدمة عند الموضع I (٧) يمضي ممتدًا ، آخذًا كذلك في الاتساع بالنسبة لسمك الخشب وحده بعض الشيء من الناحية السفلية ، هو ما يطلق عليه اسم الضوء .

ولا بد أننا قد رأينا من ذلك كله أن للصفارة علاقة شبه كبيرة بمسافر اتنا .

---

### الهواشن :

- (١) انظر اللوحة CC الشكل ١٦ .
- (٢) الشكلان ١٦ ، ١٧ .
- (٣) شرحه .
- (٤) الشكلان ١٦ ، ١٧ .
- (٥) الشكل ١٧ .
- (٦) الشكلان ١٦ ، ١٧ .
- (٧) الشكلان ١٦ ، ١٧ .

## المبحث الثاني

### حول نسب وابعاد الصفاراة وأجزائها

يبلغ طول الصفاراة ٣١٤ مم ، أما سمكها فيمضي مستدقا من أعلى إلى أسفل ، ويصل قطر محيطها فيما فوق الضوء  $\Delta$  إلى ٢٣ مم<sup>(١)</sup> ، ولا يعود هذا القطر ، أسفل النقب ٧ ليزيد عن عشرين ملليمترًا ، وفيما وراء هذا الموضع يوجد انفاسخ صغير ، تكونه العقدة التي تشكل نهاية لهذه الآلة الموسيقية .  $\Omega$

وقد قلنا من قبل أن الفم مخروط (مبرى) من الحلف على امتداد ٣٦ مم، وهكذا ، فحيث قد تم دفعه ، عن طريق الجزء الذي تم انتزاعه ، حتى منتصف سمك البوصة ، فلا بد أن يكون عرض المنقار مساويا لقطر جسم الآلة فوق الضوء  $\Delta$  الذي أشرنا إليه .

أما القصبتان  $X$  ، اللتان تراهما تحت الفم فتؤخذان من خيوط غمرت في القطران الذي يستخدمه صناع الأحذية ، ومع ذلك فيبدو لنا أنهما لم يصلقا هناك إلا لأن قصبة البوصة قد تشقت في هذا الموضع ، ولأنه يتتحتم منع هذا التششقق من أن يتمتد لأبعد من ذلك .

ويصل اتساع ثقب الضوء ، الرابعى الشكل ، من الناحية السفلية إلى ٧ ملليمترات ، ويعلو بنحو خمسة ، ويتوغل هذا الثقب في داخل القناة ، ومع ذلك فيبدو أنه يمكن حتى يصل إلى الخارج عن طريق فجوة تفتقى إلى السطح ، وتكون هذه الفجوة في البداية من نفس اتساع الثقب ، ثم تظل

- ٢٧٩ -

تتسع بعد ذلك ل تستدير على نحو ما ، من أسفل ، ويصل امتدادها ، من أعلى إلى أسفل ، تسعه مليمترات .

وعلى مسافة ١٥١ مم من طرف المنقار E ، ومسافة ٨٣ مم من الفجوة التي تشكل نهاية الضوء I ، يوجد أول النقوب السبعة الأمامية ، ويبلغ اتساع كل ثقب ستة مليمترات ، ويبعد كل واحد منها عن الآخر خمسة عشر مليمترًا ، وقد أشرنا إلى هذه النقوب بالأرقام ٤، ٣، ٢، ١، ٥، ٦، ٧ طبعاً لانتظام هذه النقوب من أعلى إلى أسفل ، وبالتالي فإن أقرب هذه الثقوب إلى الطرف السفلي للآلية هو ذلك الذي يحمل رقم ٧ ،

ويقع على مسافة ٩ مم من العقدة و ١٧ مم من الطرف السفلي ٥ . وفي الوجه المقابل تماماً لهذه الثقوب السبعة السابقة يوجد ثقب آخر يقابل الفراغ الواقع بين التقبين ١، ٢ ولكن يحدداً منتصف هذا الفراغ فقد قسموه إلى قسمين متساوين ، كما حدث في حالة المزمار ، وذلك بواسطة خط دائري أحدهما فوق السطح الخارجي للأنبوب ، وقد ثقب فوق هذا الخط ، من الخلف ، ثقب ثامن ، أشرنا إليه بالرقم ٨ .

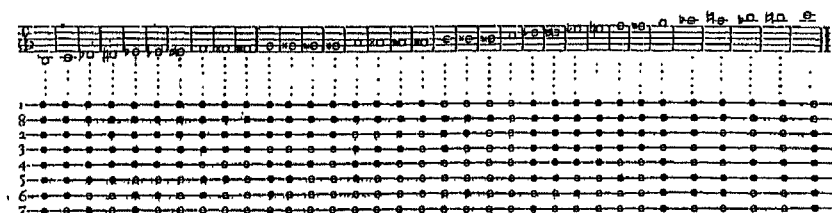
### المواشم :

(١) انظر الشكل رقم ١٦ .

### المبحث الثالث

#### حول جدول وتنوع ومساحة نغمات الصفاراة

يجد المرء بعض الصعوبة في تخيل كيف يمكن لآلية بمثل هذه البساطة أن تردد مثل هذا العدد من النغمات المختلفة ، وأن تحدث بسهولة ، وبطريقة ملموسة ومتمنية ، على نحو ما تفعل هي ، درجات دقيقة أو ظللاً باللغة التقارب لقام ما ، على نحو ما تكون عليه ثلاثيات المقام ورباعياته ، ولم نكن ، نحن ، لنستطيع أن نقنع أنفسنا بذلك ، ما لم بواتنا الفرصة للوقوف على الأمر ، وما لم نقم بتجريب ذلك بأنفسنا . وعلى الرغم من أننا لسنا بالغى التمرس بفن العزف على الناي ، فإننا لم نلق أية صعوبة في تشكيل هذه الدرجات أو الظلال الدقيقة ، بل إننا ، زيادة على ذلك ، قد نجحنا ، وبأكبر قدر من السهولة ، في الوصول إلى جدولها النغمي ، الذي دوناه ، والذي نقدمه فيما يلي :



ومع ذلك فيلزم التنبيه بأنه ينبغي أن تؤخذ هذه النغمات على أساس المعيار النغمي لمزارنا الصغير ، الذي وجدنا الصفاراة على علاقة شبه وثيقة به .

لِفَصْلِ خَامِسٍ

عن "الفلادة المُصرى السُّمِي بالعَرَبِيَّةِ: النَّاي"



## المبحث الأول

### حول الأنواع المختلفة من آلة الناي

ليس هناك ، من بين كل آلات النفخ الشرقية ، ما يفوق الناي شهرة ، بل لقد نتج اسبر على القول بأن ميناندر كان يقصد هذه الآلة نفسها في هذا البيت من مسرحيته ميسينا<sup>(١)</sup> .

لست أشك اننى عزفت على الناي العربى

وقليل من الآلات فقط هي التي يمكن أن يتفرع عنها هذا العدد من الأصناف المختلفة أو تستخدم على هذا القدر من الشبيوع ، فهناك صنوف كثيرة منها من أحجام متنوعة ، كما تقاد توجد منها أنواع بعدد المقامات الرئيسية ، فللدراويش أو ( الفقرا ) نوع الناي الخاص بهم ، كذلك فللمتسولين نايمهم ، وللآلاتية بالمثل نوع بعينه يستخدمونه في حفلاتهم الموسيقية ويفضلونه على ما عداه من صنوف الناي ، وإن كانوا يستخدمون كذلك هذه الأنواع الأخرى في مناسبات معينة ، ولو بقصد التدريب ، وإن كنا ، نحن ، لم نصادف في القاهرة موسقيين جمعوا عندهم كل هذه الأصناف ، ونادرًا ما يمكنك أن تلقى واحداً من بينهم يحسن العزف على ستة أنواع مختلفة من الناي<sup>(٢)</sup> ، بل إن محمد كاشوه ، وهو أمهر موسقي مصرى يعزف على آلة الناي ، يعترف بأنه لم يجرب ما يزيد على ستة إلى ثمانية أنواع مختلفة من هذه الآلة ، وأن النوع الذى تدرب عليه أكثر من غيره هو الناي شاه ( وهو الاسم الذى يطلقونه على الناي الكبير ) ، والناي كوشوك ( كوجوك ) ، والناي سفرجه<sup>(٣)</sup> ، والناي المطلق ، والناي جرف ( أي الناي الصغير ) ، والناي الخصيئنى<sup>(٤)</sup> ،

ونخلص من ذلك بطبيعة الحال ، أن هناك أنواعاً عديدة من الناي ليست معروفة له ، أو على الأقل لا يستطيع - هو - أن يعزف عليها ، ومن هذه ، بلا ريب ، ناي أبنان ، ناي شاه منصور ، **الناي العراقي** (أو الناي البابلي أو المدوزن على مقام العراق) ، ناي نه ونيم أي ناي التسعة ونصف<sup>(٥)</sup> ، ناي ده ونيم أي ناي العشرة ونصف<sup>(٦)</sup> ، سياه ناي أي الناي الأسود أو البوصلة السوداء ، ناي صفر ، أي الناي الأصفر ، ناي قره<sup>(٧)</sup> ، ناي داود ، وأنواع أخرى كثيرة لو كان من الضروري أن نقدم بحثاً عنها ، ومع ذلك فإن الاسهاب والتقصي قد يكونان هنا ضئيل النفع ، ما دام بمقدورنا أن نصنف هذه النaiات جميعاً في صنفين :

الأول ، هو النaiات المنقوبة ثقوبها سبعة ، والناني هو النaiات ذات النانية ثقوب ، ويتمثل الفرق في أطوال هذه النaiات مع غلظة النغم أو حدتها (خفوته أو جهاره) ، والذي دوزنت عليه هذه الصنوف المختلفة من النaiات ، واذ قد شرحنا كل ذلك في دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر\* فان بمقدور كل قارئ أن يكون لنفسه فكرة دقيقة عن كل هذه الأنواع من آلة الناي ، بل وعن كل الأصناف المحتملة (أى التي ربما لم يصل إليها علمنا) دون أن تكون بنا حاجة لأن نقدم عن كل واحدة من هذه الآلات وصفاً خاصاً ، وهو أمر ، لو حدث ، لجرنا إلى تكرارات دائمة ومرهقة ، ولهذا السبب سنكتفي بأن نصف واحدة من كل نوع من هذين النوعين .

---

\* المجلد الثامن من الترجمة العربية .

## الهوامش :

Menandri, Fragm, gr et lat

(١)

(٢) ليس لمن ثقوب هذه الآلة هو وحده الذي يؤدى إلى ارتباك الموسيقيين العرب ، عند عزفهم على هذه الآلة ، فهناك صعوبة أخرى من شأنها أن تستوقفهم ، تلك هي معرفة التون أو المقام الذي دوزنت عليه هذه الآلة ، وحيث أن لكل تون أو مقام سلمه النغمي الذي يختلف عما للآخرين ، وله كذلك قواعده الخاصة به ، فلا بد من معرفة السلم النغمي الخاص بالناي الذي يراد العزف عليه ، وقلة هم أولئك الموسيقيون - بل لعله ليس هناك موسيقى واحد على الأطلاق ، عربياً كان أو مصرياً - الذين يستحوذون بشكل كامل على فن العزف على كل هذه الأنواع المختلفة من النایات ، وليس هذا بالأمر العسير على التصور إذا تذكرنا ما سبق أن قلناه ، وكذلك اللوحة التي قدمناها عن هذه المجالس الموسيقية في دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر . وإذا كان الناس في الشرق ، قد غروا في آلة الناي ، في الشكل أو البنية بمثل هذا العدد من الأنواع المتباينة ، فقد تم الأمر بلا ريب بسبب يماثل ذلك الذي حدا بالأقدمين أن يصنعوا نایات لكل مقام ، ولكن من هذه شكله الذي يختلف عن شكل الآخرين ، وهي التي كانوا يستخدمونها في مصاحبة الأنواع المختلفة من ضروب الغناء .

يقول أثينايوس في الكتاب الرابع عشر ، الفصل الثامن ، ص ٣٦١ :

« كان الناس في القرون الأولى يقبلون على ما هو جميل وشريف ، فلم يكن كل نشيد أو مزמור يتلقى من الزخارف إلا ما كانت تناسبه ، وكان لكل واحد منها ، كما كان لكل واحدة من الألعاب العامة المتنوعة نايها الخاص بها ، مدوزنا على مقام هذه الأغنية أو المزמור ، وقد كان برونو موس هو أول من نوع المقامات طبقاً لاختلاف النایات .. الخ » .

(٣) هذه الأنواع الثلاثة من النایات متقوبة بستة ثقوب من الأمام ، وبسبق واحد من الخلف أكثر علواً عن الثقب الآخر ، بمحض مسافتن ونصف المسافة ، من تلك التي تفصل فيما بين الثقوب الثلاثة الأولى (كمجموعة) وفيما بين الثقوب الثلاثة الأخرى (كمجموعة ثانية) ، ولستنا نستطيع أن نفسر هنا ما نقوله إلا بطريقة عامة حيث أن الأطوال والأبعاد في كل نوع من النایات تختلف عما لدى النوع الآخر ، ولهذا فإن المسافات فيما بين الثقوب تختلف بالنسبة نفسها التي تختلف بها هذه الأبعاد أو الأطوال هنا وهناك . وسوف يتعدد ، بقدر أكبر من الدقة ، الموضع الصحيح مثل هذا الثقب حينما نحدد أبعاد نوع ما من أنواع النایات .

- ٢٨٦ -

(٤) هذه النيات الثلاثة الأخيرة تتقبها ثمانية ثقوب : سبعة من الأمام  
وواحد من الخلف .

(٥) هناك ما يشير الى أن الأمر هنا يصل بعدد المسلميات التي  
ينبغى أن تتكون منها قصبة البوص الملاصق بهذا النسائى ، فقد بدا لنا أن  
هذه المسلميات كانت محسوبة ( محددة العدد ) من قبل المcriين المحدثين .

(٦) لعل الأمر يتصل هنا بسلاميات البوصة ، كما في الناي السابق ،  
وهذه الأسماء محض فارسية .

(٧) قد يكون هذا الناي هو نفسه سياه ناي ، لأن كلمة سياه  
بالفارسية ، و قره بالتركية يعنيان كلمة : أسود .  
« حاشية من وضع المسيو سلفستر دي ساسي » .

## المبحث الثاني

عن الناي شاه<sup>(١)</sup> او الناي الكبير المثقوب  
بسبيعة ثقوب ، وعما يشترك فيه مع النaiات  
الأخرى ، وعما هو خاص به وحده

توجد في الناي الكبير ، ذي السبعة ثقوب ، أشياء يشترك فيها مع  
النaiات الأخرى ، سواء ذات المثقب السبعة أو ذات التمانية ثقوب ، وهناك  
كذلك أمور خاصة به وحده ولا توجد في نوع سواه . أما الأشياء المشتركة  
في كل أنواع النaiات فهي :

- ١ - أن الأنابيب فيه يتكون من قطعة واحدة من قصب البوص يتوجه  
طرفها الأقل سمكا إلى أسفل والأكبر سمكا إلى أعلى . طبقاً للنسب التي  
نقلت عن العرب ، على نحو ما أشرنا إليه من قبل .
- ٢ - وأن جول\* العقد قد انتزع حتى مستوى جدران هذه البوصة  
التي أفرغ لبابها ونظفت لأقصى درجة .
- ٣ - وأنه لم يكتفى بتشذيب انتفاخات وخشونات العقد من الخارج ،  
وانما أحدث فيها ، من حولها ، وعن طريق احراقها بحديدة محمّة في  
النار ، حز يصل عرضه عادة إلى تسعة مليمترات ، أو أكثر ، في بعض  
الأحيان ، ويكون هذا الحز غائراً بسمك وتر بالغ الدقة من معنّي الحيوان ،  
مطلي بتركيبة من الشمع والراتنج ، وملفوف عدة لفات بشكل حلزوني في

---

\* الجول هو الحاجز القاسيم داخل نبات ما . (المترجم)

- ٢٨٨ -

هذا الحز الذى يملأ سعنه هذا الوتر ، مما يشكل ما يشبه حلقة تقطعى عرض العقدة .

٤ - أن له فم قرن(٢) بالأسود ، يتبعه شكل مخروط مجذوع ، مستدير عند قاعدته ، وينتهى من أسفل بحلق(٣) وظيفته أن يدخل فى الفتحة التى فى أعلى البوصة(٤) .

٥ - وأن الفتحة ٥ (٥) والقناة C (٦) من هذا الفم تتخذان نفس الاتجاه الذى تأخذه قناة أو أنبوب البوصة .

٦ - وأخيراً أن النقوب ١ , ٢ , ٣ , ٤ , ٥ , ٦ ، لم تتقارب الا فى النصف الثانى من الأنابيب وأنها تصنف ثلاثة ثلاثة على خط واحد من أعلى الى أسفل .

ويبقى أن نقول بأن الناي الكبير ليس به ما يميزه ( عن غيره ) سوى عدد السلاميات والعقد التى تكونه ، بالإضافة الى طول امتداده وامتداد فمه ، وهذه هى الأشياء التى ستكون الموضوع الرئيسي فى الوصف التالى .

---

### المواضى :

- (١) انظر اللوحة CC الشكل رقم ١٨ .
- (٢) الشكلان ١٨ ، ١٩ .
- (٣) الشكل رقم ١٩ .
- (٤) الشكل رقم ١٨ .
- (٥) الشكلان ١٨ ، ١٩ .
- (٦) الشكل رقم ١٩ .

### المبحث الثالث

#### حول أطوال الناي الكبير وأبعاد أجزائه

يبلغ طول هذه الآلة الموسيقية ، دون أن يشمل ذلك فمها ، ٧٤٠ مم ، فإذا ما أضيف إلى طولها هذا الفم ، فإنه يصل إلى ٧٧٠ مم ، وهي في امتدادها هذا ترسم منحنى أكثر مما ترسم خطًا بالغ الاستفهامة ، كما أنها تصنع من أنبوب من البوص يتكون من ثمانى سلاميات كاملة هي : I , II , III , IV , V , VI , VII , VIII (١) مع عقدها (٢) ، بالإضافة إلى بداية سلامية أخرى عند كل واحد من طرفيها (أى طرف الآلة) ، ويكسو هذين الطرفين حلقة من التحاس ٧ (٣) ، وتكون كل حلقة مع عقدتها أكثر طولا ، على نحو طفيف عن تلك التي تليها من أسفل ، ويبلغ طول السلامية الأولى ١٠١ مم ، والثانية ٩٥ مم والثالثة ٩١ مم ، والرابعة ٨٩ ، والخامسة ٨٧ ، وال السادسة ٨٦ ، والسابعة ٨٤ ، والثامنة ٨٢ ، ويبلغ عرض المحر وكذلك عرض الرابطة المصنوعة من معى الحيوان والتى تلتف حول العقد (٤) نحو ٨ مم أو تزيد أو تقل عن ذلك بنحو طفيف . ويقل طول قطر كل واحدة من هذه السلاميات بشكل تدريجى من واحدة لأخرى ، هبطة ، وتصنع كل واحدة منها اختناقًا صغيرًا تحت أسفل العقدة ، ثم تصنع بعد ذلك انتفاخًا يستطيل تدريجيًا حتى العقدة التالية ، ويكون قطر السلامية الأولى أكبر أقطار سلامياتها جميعا ، ويصل إلى ٢٦ مم ، ويكون قطر السلامية الثانية هو نفسه على وجه التقرير ، أما قطر الثالثة فيبلغ ٢٥ مم ، ويكون في الرابعة هو نفسه على وجه التقرير ، ويبلغ في الخامسة ٢٤ مم ، وال السادسة أقل من ذلك بنحو

- ٢٩٠ -

طفيف ، ويكون قطر السابعة ٢٣ مم والثامنة ٢٢ مم ، وقد تم ثقب الثقوب السبعة الخاصة باللامس بواسطة حديقة محمّة في النار ، وتشغل هذه الثقوب السلاميات الخامسة والسادسة والسابعة ، وهي مستديرة ، ويصل قطر الواحد منها إلى سبعة ملليمترات ، ويبلغ بعد الواحد من الثقوب الثلاثة الأولى بـ ٢٢ مم ، ويقع أول الثلاثة على مسافة ٢٧ مم إلى أسفل العقدة السابقة عليه ، ويقع الرابع على مسافة ٥٣ مم من الثالث ومسافة ثلاثة ملليمترات من العقدة التي تليه ، والخامس على بعد اثنى عشر ملليمترا تحت العقدة السابقة عليه ، وال السادس على مسافة ٢٦ مم من العقدة التالية له ، ويثبت الثقب السابع ، الحلفي ، والخاص بملمس الآلة في الخلف ، في نحو منتصف السلامية الرابعة ، بشكل مائل بعض الشيء نحو الجانب الأيمن ، وبمعنى آخر ، فلو أنه ثقب على الخط المقابل تماماً للثقب الأمامية ، ونظرنا للبعد الكبير الذي هو فيه بالفعل ، فلن يصل إليه بسهولة ، ابهام اليد اليمنى ، الذي يتبعى له أن يلامسه .

وهنا شيء يجدر بنا أن نلاحظه ، وهو أنه يوجد على الخط نفسه الذي ثقب عليه الثقب السابع ، ثقب آخر يقع إلى اليسار كذلك ، لكنه مسدود منذ أن حدث بالشمع الأبيض ، وهو ما يدل على وجود أشخاص من بين العرب والمصريين يجدون من الأوفق لهم أن يمسكوا بالآلة الموسيقية بيدهم اليسرى ، برغم معادة هؤلاء وأولئك لاستخدام هذه اليد في مثل تلك الأغراض ، فمن الواضح أن هذا الثقب قد أحدث من أجل شخص ما ، كان يمسك <sup>ناية</sup> باليد اليسرى وكان يسد هذا الثقب بابهام هذه اليد ، لاستحالة أن يفعل ذلك بابهام اليد اليمنى (بحكم موقع هذا الثقب) ، وأخيراً فإن كلًا من الثقبين هذين يبعد عن العقدة التي تسبقه بمسافة ٢٣ مم ، وعن تلك التي تليه بنحو ٦٣ مم .

ويزود كل طرف من طرفي البوصة ، على نحو ما أسلفنا ، بحلقة ٧ من النحاس ، تنتهي عند طرفها العلوي بعافة أو وصلة ، ويبلغ انساع الحلقة العلوية ٢٦ مم ويصل قطرها إلى ٢٧ مم ، أما الحلقة السفلية فيبلغ اتساعها ٣٦ مم ، وقطرها ٢١ مم .

ويتعدد الفم شكل مخروط مستدير عند قاعدته أو يكون له بالأحرى شكل كروي مسحوب ، مسطح عند أحد قطبيه ، ومنتفع عند قطره ، ومسطح ببساطة عند قطبه الآخر دون أن يكون مسحوبا ، ويبلغ طول هذا الفم ، مسافة إليه الحلقة ٨ (٤) واحدا وأربعين ملليمترا ، ويبلغ انساع الحلقة أحد عشر ملليمترا ، ويساوى طول قطر الفتحة العلوية ٥ طول الفناء C الذي يبلغ عشرين ملليمترا ، في الوقت الذي يبلغ فيه قطر الجزء الأكبر انفاخا ، والأكبر انساعا من الفم ستة وثلاثين ملليمترا .

### الهواشم :

- (١) الشكل رقم ١٨ .
- (٢) الشكل رقم ١٨ .
- (٣) شرح .
- (٤) الشكل رقم ١٩ .

#### المبحث الرابع

حول طريقة الامساك بالنای الكبير ، وبالآلات الأخرى  
من نوعه كذلك ، وحول طريقة العزف عليه ، وحول  
الجدول النغمى ومساحة هذه النغمات ، وحول خاصياتها  
وتأثيرها في الميلودى

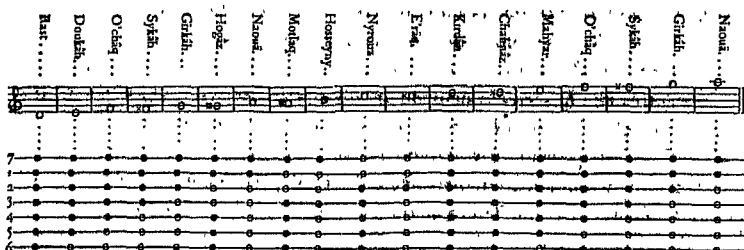
لكى يتم العزف على النای ، تمسك الآلة الموسيقية باليد اليمنى ،  
ويوضع ابهام هذه اليد فوق التقب الموجود الى الخلف ، وبعد ذلك يبسط  
العازف أصابعه بطول الأنوب من الأمام حتى يبلسخ الثقب الأول بسبابته  
والثقب الثاني بوسطاه والتالت بخنصره ، وبعد ذلك يضع ابهام اليد  
اليسرى على الخط نفسه الذى توجد اليand اليمنى فوقه ، وأدنى قليلا من  
خنصر هذه اليد ، وبعد ذلك تبسط أصابع اليد اليمنى على نحو ما فعلت  
أصابع اليد اليمنى ، بحيث تتوصل السبابة اليمنى لاقفال التقب الرابع ،  
والوسطى التقب الخامس ، والخنصر الثقب السادس .

واذ يكون للآلية طول بعيدة ، واذ تكون التقوب قد عملت فى النصف  
الثانى من أنبوبها بقصد أن يبلغ فم العازف فان من الضرورى أن  
تنزل اليد اليمنى ، المسكة بالنای ، من ناحية التقوب الأولى حتى الارتفاع  
المقابل ، للردد الأيسر ( من العازف ) ، ولهذا يلزم أن تنخفض الذراع  
اليمنى حتى عضه الذراع اليمنى ، منبسطة ، مع حملها الى الأمام قليلا  
وتوجيه الساعد نحو الردد الأيسر ، وبعد ذلك تهبط قليلا الى الخلف ، الذراع  
اليسرى ، وينخفض الساعد مع طيه قليلا الى الأمام ، وبهذه الطريقة تبدو الآلة  
منخفضة بميل ، مع الهبوط من اليمنى الى اليسار ، واذ تبدو فتحة الفم

معنىـة بـعـيـل مـن الـيسـار إـلـى الـيمـين ، فـان السـفـحة لـا تـصـل فـم الـآـلـة إـلـا مـائـة كـذـلـك ، وـتـمـضـي لـتـرـبـط بـجـدـرـان قـنـاة الـآـلـة الـتـي تـعـكـسـهـا وـتـؤـدـي إـلـى نـرـدـدـهـا وـادـنـانـهـا .

وإذ تكون كل النقوب مسدودة ، على نحو ما فعلنا ، فإن العازف يحصل على النغمة الأولى من الجدول التالي ، وتبعاً لما ان كان يفتح أو يسد هذه النقوب أو تلك فإنه يحصل على النغمات التي سنشير إليها .

## دول ومساحة النغمات في الناي الكبير



ولعل هناك ما يمكن أن ينطبق على هذه الآلة ، مما ورد في الآيات التالية من بوربيديس ( هيلين ، البب ١٣٦٥ وما بعده ) :

« وضاحت الربة كبريس ( فينوس ) ، وتلقت في يدها النساى الذى  
صمد نفما ثقلا ، وشعرت بالبهجة لعلوته عزفه » .

ومع ذلك فليس في هذا ما يتصل بالنغمات الغليظة ، ذلك أن النغمات من هذا النوع قليلة في الناي الكبير ، أما النغمات التي يرددتها بالغة العذوبة ، حقيقة ، وان تكون مع ذلك ملتفة بطابع شجى مشبوب العاطفة ، بل شهوانى يستهوى سامعيه ، وبمقدور العازف الماهر أن يجتذب لنفسه جمهورا كبرا بالتله الموسيقية هذه ، ومع ذلك فحين يعزف الم Crosby علىها ، يأتي ميلوديها مضجرا ، يبعث على النعاس .

### المبحث الخامس

عن الناي الجرف ذى الشمانية ثقوب ، وعن صلة القربي  
التي تربطه بالناي شاه ، عن شكله على نحو اجمالى ،  
و عن الاشياء التي لا تتصل به بصفة أساسية والتي  
لا تبدو سوى امور عارضة

كل ما فى الناي الجرف<sup>(١)</sup> ينبع عن آلة من نوع مسائل لنوع الآلة  
السابقة ، فلasmها وشكلها وبنيتها علاقة شبه ، بالآلة الأولى ، تبعت على  
الدهشة البالغة حتى ليظن المرء أنها تنسب إلى النوع نفسه ، ومنع ذلك  
فان المصريين يجدون فيما بين هاتين الآلتين اختلافا كبيرا ، وهو خلاف قائم  
بالفعل ، وان لم يكن هذا الفرق ملموسا تماما فيما يتصل بملمسها أو  
كيفية استخراج أنغامها ، فكلما تفحصنا شكل الناي الجرف كلما تعرفنا  
على رابطة قرבי حميمة تربطه بشكل الناي شاه .

ويصنع أنبوب هذا الناي ، هو أيضا ، من البوص ، ويرسم ، بالملل ،  
فى طوله شكل منحنى غير محسوس ، على نحو ما لا يكون الأمر كذلك  
محسوسا فى الناي شاه ، وليس له فى كل امتداده سوى أربع سلاميات  
كاملة ، بالإضافة الى بداية سلامية أخرى عند كل واحد من طرفيه .

ولسوف نقع فى الخطأ لو أنا قد ظننا أن كل الرباطات التى تحيط  
بالناي الجرف تغطى قدرها يمائتها فى العدد من عقد البوص<sup>٢</sup> على نحو ما نجد  
عليه الأمر فى الناي الكبير أو الناي شاه ، فلا يرجح أن تكون فى بوصة ما  
عقد تقترب من بعضها البعض على هذا التحو الذى نجدهما عليه فى الناي .

---

\* يتحدث المؤلف هنا عن الآلة المرسومة فى الشكل ، وليس عن هذا  
الناي على إطلاقه . ( المترجم )

الجرف لو أن عددها كان مساوياً حقاً لعدد الأربطة ، فلا توجد في الحقيقة سوى خمس عقد أشرنا إليها بالحرف "n" ، أما الأربطة التي ظن المسيو اربان أنها موجودة هناك على سبيل الزينة أو الزخرف ، والتي تشوّه شكل الآلة في واقع الأمر ، فقد عملت بغرض وحيد ، هو أن تضم بشدة جدران البوصة التي تقسّمها الشقوق والصدوع ، التي كان هناك من سعي من قبل إلى تلقيتها ، أو تلقي آثارها ، باستخدام الصمغ ، وهناك من بين هذه الأربطة ما هو أكثر عرضاً وما هو أقل ، بل إن بعضها منها قد دعمت في الموضع التي بدا فيها الأنابيب وقد أعزته المتانة ، ولهذا السبب سنلاحظ أن رباطاً كهذا أكثر اتساعاً في الموضع الذي يبدو فيها تشدق الأنابيب أكبر ، ولا سيما في الموضع الذي تبدأ عنده هذه الشقوق ، إذ أن هذا العيب يسيطر بطول قناة الأنابيب على وجه التقرير .

ولو أننا لم نسترع الأنمار إلى هذه الأشياء ، لأمكن القاريء ، ولن يست في حوزته آلة تحت ناظره ، أن ينسب إلى شكلها ما لا ينتمي قط إليها ، ومن المائز أن توجد أخطاء كثيرة من هذا النوع في الأوصاف التي قدمتلينا عن الآلات الموسيقية الأجنبية ، ذلك أنه لا يحدث دوماً أن تكون الآلات الأجنبية التي سنتعرف الفرصة بملحوظتها ، جديمة تخلو من الترميمات ، وعلى هذا فإنه لأمر عسير ، في بعض الأحيان ، أن تميّز ما هو أساسى عما هو عارض في الآلات التي يكون شكلها مجهولاً منا والتي نراها لأول مرة ، بل انه ليس بتحيل علينا - حتماً - أن نفعل ذلك عندما لا نرى هذه الأشياء إلا بالعين المجردة ، أو عندما لا نتفحصها الا ظاهرياً وهو ما يحدث في غالبية الأحيان . ومهما يكن من ضاللة شأن موضوع ملاحظاتنا ، حين نفعل ما في وسعنا للإشارة إليه ، فلابد أن نبذل فيه اهتماماً جاداً ، والا فسنعرض أنفسنا بفعل اهمالنا إلى أن نتهم بالجهالة وعدم الاخلاص ، وإذا

كانت التفاصيل التي دخلنا في أوصافها في بعض الأحيان ، عديمة الجدوى ، فقد كانت أكسر وجوها حتى تنفادي الأخطاء كما أنها كانت - على الأقل - ضرورية حتى نستطيع أن نعقل اوايته (مبكانيزم) بنية هذه الآلات وأن نحكم على خصائصها نغماتها وكذلك على اثنالافها النغمي . ويعرف الصناع كم من التغييرات الكبيرة يمكن أن تسبب فيها - في التأثير الذي تنتجه آلة ما - أوهى الاختلافات في أطوال أو نسب أبعاد المسمى الرنان ، أو أي جزء آخر من أجزاء آلة موسيقية ما .

ومع ذلك فستبعي دوما مخلصين للقاعدة التي فرضناها على أنفسنا ،  
بألا نقدم تفسيرا الا للأمور الجسدية بذلك ، وألا نشير الا الى تلك التي  
تستطيع ، بسبب أصلتها أو غرابتها ، أن نثير الفضول ، ولذلك فستنکف  
عن الحديث عن الأربطة التي لم توضع على الناي الجرف . الا لتفطية عيوب  
عارضه ، ولن نشغل أنفسنا الا بأشياء تنتسب أساسا الى شكل وبنية  
هذه الآلة .

الله وآله

(١) انظر اللوحة CC الشكل رقم ٢٠ .

### المبحث السادس

#### حول شكل الناي الجرف ، حول ابعاده وأبعاد أجزائه ، و حول تعيين ملامسه ، و حول جدوله الموسيقى

يتكون الناي الجرف من طرف قصبة بوص ، نمطي متسعه تدريجيا من أعلى الى أسفل ، ومن فم قرن على شكل مخروط كروي الشكل مجداوع عند قمته ، ويبلغ طول البوصة وحدتها ٤٦٨ مم ، ويبلغ طولها مع الفم ٤٨٨ مم ، ويصل طول قطر محيط الأنابيب ، من أعلى الى ٢٥ مم ، ويصل من أسفل الى ٢٣ مم .

وأسفل الرباط الأخير ترق البوصة بلا جداول كيما توضع فيها حلقة من النحاس ، على نحو ما نرى في الناي الكبير ، ولكنها مع ذلك تكون منفصلة فيما هو مرجع ، عن آلة الناي البريف التي تقوم الآن بوصفها . وفي هذا الموضع المرفق ، لا يبلغ قطر الأنابيب سوى ٢٠ مم ، وقد صنع فم الناي ، كما هو الحال في الناي شاه على وجه التقرير ، وان يكن شكله أقل كروية ، ويتمد بشكل أكثر استقامة (أى أقل تقوسا ) ، على هيئة مخروط ، وكان يمكن أن يصنع مخروطا حقيقيا مجداعوا لو أن زوايا قاعدته لم تكن قد دورت ، ويبلغ طول هذا الفم ، بما في ذلك الحلق الذي يشكل جزءا منه سنة وعشرين ملليمترا ، ويبلغ قطر الجزء الذي يشكل قاعدة للمخروط أربعة وثلاثين ملليمترا ، أما الجزء المجداوع ، وهو كذلك قطر قناة الفم فتسعة عشر ملليمترا .

وقد ثقبت ثقوب الملمس على السلاميات التالية والثالثة والرابعة . وهي مستديرة الشكل بقطر يبلغ ثمانية ملليمترات ، وقد اصطفت الثقوب الستة الأولى ثلاثة ثلاثة ، في خط واحد ، يقسم البيطح الأمامي للآلية إلى قسمين متساوين ، أما الثقب السابع فيقع على الجانب الأيسر ، مما يجعل من الميسور بلوغه ببنصر اليد اليسرى ، والذي ينبغي أن يسبده ، وعن يمين هذا الثقب ، يرى ثقب آخر ولكنه مسدود بالشمع ، ولا بد أنه كان يستخدم نفس الاستخدام الذي كان للثقب السابق ، عن طريق شخص ما كان يمسك بهذه الآلة باليد اليسرى ، مثلما نفعل نحن ( وان يكن هذا أمراً مضاداً للعادة المتبعة بين المصريين والشريقيين عموماً ) ، مما كان يؤدى ، وبالتالي ، إلى عدم استطاعته أن يسد هذا الثقب ، وكذلك الثقب الأخرى ، الا بأصابع اليد اليسرى ، أما عن الثقب الثامن ، الموجود إلى الحلف فإنه يسد عن طريق ابهام اليد التي تمسك بالآلة الموسيقية ، على نحو ما شرحنا عند حديثنا عن الناي شاه .

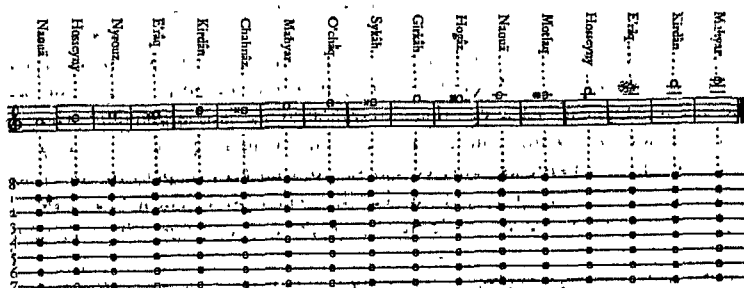
ويقع أول الثقوب الأمامية الستة على مسافة ٢١٨ مم من الطرف العلوي للأنبوب ، وعلى مسافة ملليمترتين من العقدة التي تليه ، أما الثقب الثاني فيقع على بعد ٢٢ مم أسفل الثقب الأول ، والثالث على مسافة من الثاني مساوية لهنـه ، والرابع على مسافة ٣١ مم من الثالث ، وتفصل الخامس عن الرابع مسافة ٢٢ مم ، وتفصل مسافة مساوية لهنـه بين الخامس والسادس ، أما الثقب السابع ، المتقوب جانبياً فيقع على مسافة ٢٩ مم من الثقب السابق وعلى مسافة ٤٣ مم من الطرف الأدنى من النواصـة ، كما يقع الثقب الثامن ، الموجود إلى الحلف ، على مسافة ١٨٢ مم من أعلى الأنـبوب أو القصبة ، و ٤٣ مم من العقدة الموجودة في أسفله .

وهكذا يكاد يكون ما في هذا النـاي ، ذـي التـمانـية ثـقوـب ، يـمـاثـلـ كلـ

- ٢٩٩ -

ما لاحظناه فى الناي الكبير ذى السبعة ثقوب ، سواء فيما يتصل ببنيته ككل أو فى نرتيب وأطوال أجزائه ، لكن التقب السابع ، وحده ، الواقع عند المقدمة ، والذى يسدونه ببنصر اليد اليسرى ، هو الذى يتسبب ، فيما يبدو ، فى كل الفروق التى لاحظناها فى استخراج النغمات أو تعين الملامس ، وهو الأمر الذى نستطيع أن نصل فيه إلى قرار عن طريق تأمل الجدول النغمى资料如下：

### جدول ومساحة نغمات الناي الجرف





الفصل السادس

حَوْلَ ذِرَقَ النَّعْمَانِ الْعَقْلَى (أَوْ الْأَنْجَى)

الذِي يُسَمُّونَهُ فِي الْعَرَبِيَّةِ بِالْأَرْغُوْل

## المبحث الأول

### حول طابع ونمط الأرغول<sup>(١)</sup> وحول أصل وزمن ابتكار الأرغول ، وأسم مبتكره

لو أن حكمتنا على الأرغول قام على أساس شكله فقط ، كما يفعل إنسان لا يعرف عنه بعد سوى صورته ، فقد يكون عسيرا علينا أن نقتصر بآن هذه الآلة الموسيقية من صنع فلاحين خشنين ، ريفيين وأنصاف متواхشين ، كما هو عليه حال فلاحي مصر المحدثين ، هذا البلد الذى ظل فيه الإنسان يحيا خاماً منذ قرون عديدة ، داخل هوة أشد الجهالات بلادة ، وأكثر ضروب البربرية جلباً للعار ، ومع ذلك فانه لشئ قمين بأن يسترعي انتباه الرحالة طويلاً أن تكون هناك تلك البساطة المتناهية التي للآلات المستخدمة في هذا البلد ، في مجال الفنون ، والتي ظلت بعيدة عن أن يتناولها بديل من أى نوع يأتيها عن طريق مؤثرات خارجية ، وتكشف لنا هذه البساطة في رأينا ، ومهما تكن خصوصية اليد العاملة التي تصنعها ، عن أقصى درجات الكمال الذي بلغته الفنون قديماً في مصر ، والتي زالت عنها اليوم ، ذلك أن بساطة الوسائل تكون عادة ، في مجالات الفنون التي ترجع إلى عصور ضاربة في القدم ، ميزة من مميزات الكمال ، ومن أكثرها صحة ، فإذا كانت هذه البساطة قد ظلت تحتفظ بنفسها في أشياء كثيرة ، فلا يجوز لنا أن ننسبها إلا إلى لامبالاة المصريين الطبيعية ، وإلى نأيهم عن كل ضرب من ضروب التغيير . ذلك أن الإنسان لا يستطيع ، دون جدال ، عن طريق وسائل أكثر من هذه بساطة ، وبقدر أكبر من التوفيق والاستيعاب

أن يقيم آلة موسيقية أكثر جمالاً وتناسباً ، ويوحى شكلها في مجمله ، بهارمونية تفوق ما نوحى به آلة الأرغول هذه .

وعندما نقارن الأرغول بالآلات الموسيقية الأخرى من هذا النوع ، فإن هذه الآلة لا تخلي مكانها لآية واحدة منها ، طالبة إليها المعدنة ، ومن جهة أخرى ، فليس مرجحاً قط ، ولا هو ممكן كذلك . أن ينشأ هذا النوع من الآلات عند شعب عاطل عن الذوق ، في مجال فنون الترفية ، وفي عصور انحطاط وجهات .

لقد كانت النيات المصنوعة من البوص على غرار هذه<sup>(٢)</sup> وكذلك النيات المزدوجة ، والنيات الونرية (أي الفردية) ، وغير المتساوية ، معروفة في العصور القديمة ، ولكن ابتكار الناي ذي القصبات العديدة غير المتساوية<sup>(٣)</sup> قد تاه في ظلمات الأزمان ، حتى لقد أعطاه الناس أصلاً أسطوريًا<sup>(٤)</sup> ، فنسبوه إلى الآلهة بان<sup>(٥)</sup> ، وهو واحد من أقدم آلهة مصر . صحيح أن هذا الناي قد صور لنا باعتباره مكوناً من سبع قصبات غير متساوية<sup>(٦)</sup> ، وأن الأرغول لا يتكون إلا من قصبتين ، وأن كل نغمة في الناي الأول — ناي الآلهة بان — تصدر عن قصبة بعينها<sup>(٧)</sup> في حين تكفي قصبة واحدة هنا كي تصدر نغمات عديدة ، وهو أمر يفترض وجود فن بالغ الكمال في هذه الآلة الأخيرة ، كذلك نسب إلى سيلينا\* اختراع ناي ذي قصبات متعددة ، وإن لم يحدد لنا عددها<sup>(٨)</sup> ، كما نسب إلى هارسياس<sup>(٩)</sup> ابتكار ناي كانت قصباته العديدة تلتتصق إلى بعضها البعض بفعل الشمع ، كما يذكر دافنيس\*\*<sup>(١٠)</sup> | باعتباره مبتكرًا للناي الرعوى :

\* آله المداعى والغابات عند الفريجيين وأبو باخوس من الرضاة .

\*\* دافنيس شاعر صقلية ينسب إليه ابتكار الشعر الرعوى (المترجم)

وبالإجاز ، فلسوف نسهب كثيرا إذا ما شئنا أن نتذكر كل أسماء من عكفوا على نطوير الناي ذي القصبات العديدة بغية الوصول به إلى مرتبة .  
الكمال .

وليس هناك ما يدعو لأن نتحدث عن الناي المزدوج الذي كان الفريجيون يستخدمونه في أغانياتهم على شرف كيبيل<sup>(١١)</sup> *Cybèle* ، وقد عرف هذا الناي كذلك ، وقد كان معقوفا ومصنوعا من خشب البقس ، عند الفريجيين ، وعرف عند فداماء المصريين باسم *فوتنيكس* ، وكان يصنع هناك من نوع من نبات اللوتس الذي ينمو بصفة خاصة في أفريجيا ، ويدور الحديث هنا حول ناي مزدوج مصنوع من البوص ، قصبتاه مستقيمتان وغير متساويتين ، أما فتحة نفخه أو فيه فليست سوى شق أو صدع يتم إحداثه عن طريق احداث قطع طولى في كل سبك البوصة ، دون انتزاع شيء من جسم البوصة ثم من شظية على شكل لسین يفتح عمرا لفتحة العازف التي تؤدي لاحاديث النغمات ، وتلكم هي الاوصاف التي كانت تحدد هذه الآلة عند الأقدمين ، ولقد تم رسم هذه الصفات بأقلام الغالية من المؤلفين الاغريق واللاتين ، وبطريقة لا يستطيع أمرؤ أن يتوجه لها أو ينكرها أو أن يسيء الظن بها ، فتيوكريت *Théocrite* . لا يدع مجالا للشك حول استخدام النaiيات المزدوجة الرعوية عند الأقدمين ، فهو يتحدث عنها بعبارات ايجابية ، لا لبس فيها<sup>(١٢)</sup> ، وكان يطلق عليها اسم *النaiيات التواقي* أو *المتزوجة* ، كما يخبرنا عن نaiيات رعاة البقر قائلا إن هذه النaiيات الأخيرة تتكون من قصبات عديدة تلتتصق إلى بعضها بالشمع على غرار ناي بان<sup>(١٣)</sup> ،

\* أبناء السماء ( أورانوس ) وجيها الله الأرض والحيوانات ، وزوجة زحل وأم جوبير وبنتون وبلوتون وجونون ، كما تذكر الميثولوجيا القديمة - المترجم .

وليسرت عبارات فونوس في ديونيسيانه Dionysiques عن هذا الأمر بأقل وضوحا حين يقول : « هاتوا هذه الجرسيات المخصصة لباخوس ومعها جلد العنزة ، وأعطوا للآخرين الناي المزدوج حتى لا أهيني غضب فوبوس Phoebus لأنه ينفر من النغمات التي أحدها بناياتي »<sup>(١٤)</sup> ، ويتحدث أوفيديوس عن ناي رعاة يتكون من قصبيتين غير متساوietين<sup>(١٥)</sup> ، وهذا دافنيس ، الذي ينتهي أصلا إلى صقلية ، والذي داع صيته على لسان الشعراء باعتباره مبتكرة للناي الرعوي<sup>(١٦)</sup> ، يجرح في يده ، كما يروى لنا ثيوغريت ، بواسطة سطحية بوص ، حين أراد أن يصنع نايا . ويحدثنا بروبرتوس<sup>(١٧)</sup> Propertus عن آلة من هذا النوع يشير إليها باسم البوصة المشقوقة ، ويطلب هارمونيد Harmonide في مؤلفه<sup>(١٨)</sup> لوسيان Lucien إلى تيماؤس بينما هو يرجوه أن يعلمه فن العزف على الناي ، أن يعلمه بشكل خاص كيف يؤلف نغمات ميلودية عن طريق تمرير نفحة هواء من فمه ، من خلال لسان صغير<sup>(١٩)</sup> ، وهناك أمثلة لا حصر لها مماثلة ، تبرهن لنا جميعها أن الأقدمين قد عرفوا الناي المزدوج المصنوع من البوص ، والذي نراه اليوم مستخدما بين الفلاحين . وهم مزارعو مصر اليوم تحت اسم الأوغول ، وليس من الضروري ، فيما يبدو لنا ، أن نورد شهادات أخرى ، تضاف إلى الشهادات السابقة ، لكن ندلل على أمر تمت البرهنة عليه بالقدر الكافي ، وهكذا يتضح أن الآلة الموسيقية التي نحن بصدده الحديث عنها ، كانت معروفة منذ العصور القديمة ، والضاربة في القدم .

فهل نريد أن نعرف الآن إلى أي عصر من العصور يعود الناي الذي نحن بصدده الحديث عنه ، ومتى تم ابتكاره ؟

إن أبوليوس لم يكتف بالإشارة إلى هذا الناي ، وإنما قد فسر لنا كذلك التأثير الخاص لنغمات كل واحدة من قصبيتي البوص غير المتساوietين ، وهذا

التأثير الذى لا يزال هو نفس تأثير نغمات الأرغول ، قد جعله أبو ليوس . على نحو ما ، محسوسا بفعل طنين الكلمات التى استخدمها كى يشرح لنا ذلك ، ولهذا السبب فلستنا سعداء عندما نضطر الى ترجمته ( لأن كلامه يفقد الایقاع الذى له فى لغته الام ) ، يقول أبو ليوس (٢٠) : « كان هيجانيس ، والد مارسياس ، هو أول من جعل آلتى ناي ترددان أنغامهما بواسطة نفخة واحدة ، وفي وقت واحد ، وأول من استخرج نغمات حادة عن طريق مخرجين إلى اليمين والى اليسار ، كانت ( أى النغمات ) تتشكل بتزاوجها مع طنين الناقوسِ نوعا من الهاارمونية » . ولم يكن يعوزنا سوى هذا الوصف حتى تجلو أضواء الوضوح كل ما انتهينا من قوله حول قدم أصل الأرغول ، وهذا نحن أولا نرى أنه يعود الى القرن الخامس عشر قبل مولد المسيحى الى حوالي عام ٣٣١٣ من عامنا الحالى ( ١٨٠٢ ) ، فمن المعروف أن هيجانيس قد ذاع صيته قبل مولد المسيح بخمسة عشر قرنا (٢١) على نحو التقريب ، وبمعنى آخر، فإن هذا يجعل ما دفعنا إليه شكل هذه الآلة لأن نحدهه أمرا لا ريب فيه ، كما يبرهن على أن اختراع هذه الآلة الموسيقية يعود الى رجل صاحب عقريبة انصبجتها المعرفة وذى مزاج راق ، ولد فى عصر يزخر بالأحداث الكبرى ويزدحم بعظماء الرجال ، فبرغم كل ما يقوله أبو ليوس عن هذا الأمر ، يظل التاريخ والواقع بالنسبة لنا الم Howell الرئيسي ، وليس ما يرتئيه هو من أحكام حول هذه النقطة ، فلقد أخطأ ، ولا ريب ، حين يطلق صفة الخشونة (٢٢) على قرون كف الناس فيها عن ألا يأتوا الا كل ما هو نافع ومفید ، وأهملوا – فى الوقت نفسه – ما لم يكن ترتجى من ورائه سوى المتعة وحدها ، وفي هذا نتعرف على مبدأ قدماء المصريين ، هؤلاء القوم

\* تصاحب نمة الناقوس الغليظة اللحن الرتيب الذى يصدر عن الأرغن . ( المترجم ) .

المشهود لهم بأنهم أكثر أمم الأرض حكمة وأغزرهم ثقافة وعلما ، في العالم القديم كله ، إذ كان هؤلاء يوقفون تقدم ضروب الفنون والصناعة ، بل كذلك طفرات العبرية ، عند تلك النقطة التي يندو فيها التقدم في هذا الضرب من ضروب الصناعة والفنون أو ذاك خلوا من النفع ، كما كانوا ينظرون إلى استخدام الانجذابات في غير الأغراض التي جاءت هي كضرورة لا محيس عنها ، بالنسبة لها ، باعتباره انتحala مجحفا بسعادة في هذا الزمن - ولا يمكن ، بالتأكيد ، أن يعد عصر هييجانيس خشنا لأن المصريين ، أوقفوا تطوير نفحة الناي عند هذا الحد<sup>(٢٣)</sup> ، أو لأن الناي لم يكن يتخلله كل هذا العدد من الثقوب<sup>(٢٤)</sup> ، أو حتى لأن العزف عليه لم يكن قد ابتكر أو كان قد ظهر لأول مرة<sup>(٢٥)</sup> . فلقد كان المصريون والكلدانيون والفرجانيون والفينيقيون ، عندئذ وبالفعل ، شعوبا ذات حضارة متقدمة ، وكانت معارفهم في مجالات العلوم والفنون قد بلغت شأوا بالغ الكمال ، بل لعلها كانت قد وصلت عندئذ إلى الدرجة التي تتحقق فيها سعادة الشعوب دونما حاجة إلى مزيد من التطوير ، ولا يتبقى إلا أن أبوليوس قد أصدر حكمه الجائر هذا على شعوب هذه الأزمان الضاربة في القدم تحيزا مسبقاً أعمى من جانبه لعصره هو ، أو قل إن السبب في ذلك يعود إلى جهالة مطبقة بالتاريخ .

ولربما يقول قائل : ولماذا إذن نتجشم كل هذا العناء من أجل ناي بائس لفلاح أشد بؤسا ؟ ونحن نقر بذلك عن طيب خاطر ، ومع ذلك فلقد تيقنا ، في مؤلف لنا من الطبيعة نفسها التي لهذا المؤلف ، أنه مخول لنا أن نجتاز تلك الحدود البالغة الضيق ، التي انحصرت في إطارها ميكانيزمات الفن الموسيقى وممارساته الرتيبة ، وأنه لا بأس بنا ، كلما هيأ لنا موضوععنا الفرصة أن نقدم بعض اجتهادات وأفكار نافعة ، لكن سائلتنا قد يعود

يجاججنا : وماذا يهمنا اليوم أن نعرف أن الرعاة قد استخدموا آلة موسيقية مماثلة منذ ثلاثة آلاف عام ؟ وأية فائدة يمكن أن يجنيها امرؤ من هذا الاستعراض لهذه المعرفة المتراءحة ؟ ولم لا تكتفى ببساطة بأن تفسر لنا ، في أيجار ، تركيب وبنية الأرغول الذي لن نفيده منه شيئاً إلا مجرد ما نجنيه من نسبة الأمر كله إلى الحملة الحالدة على مصر؟ وفي الحقيقة ، فعلل الأكثر راحة لنا أن لم نكن قد أقحمنا أنفسنا في هذه البحوث ! ومع ذلك ، فحيث لم نستطع أن نقنع أنفسنا بأن الواقع التاريخية ليس لها من نفع سوى اشباع الفضول ، وحيث أنا ، عكس ذلك ، على يقين بأن الواقع لا تنقل إلا باعتبارها نصائح ونجرارب تخلفها أجيال مضت لأجيال تتعاقب ، فنحن على يقين بأننا لم نتجاوز الحدود حين نلتزم بتأمل هذه الواقع ، وأن علينا بالتالي أن نسعى لتبديد الغموض ، كلما كان ذلك ممكنا ، عن كل ما يتصل بعادات وممارسات الأقدمين ، فعلى أساس المعرفة الدقيقة بهذه العادات والممارسات يصح فهمنا مؤلفات المؤلفين من الأغريق واللايين ، وهم الذين نقلوالينا أكثر وقائع هذا التاريخ القديم أهمية، فعلى سبيل المثال فإن ما انتهينا من ملاحظته حول استخدام الأقدمين للنای الحقل المزدوج ، الذي يشبهه كثيراً أرغول المصريين المحدثين ، وكذا المقابلات والمقارنات التي توصلنا عن طريقها إلى تحديد التمايز القائم بين هذا النای الرعوى المزدوج الذي كان لدى الأقدمين وبين أرغول الفلاحين ، موضع حديثنا ، أو بالأحرى وقوفنا على هوية هذا النای القديم - إنما يلقى المزيد من الأضواء على نص نجده عند شارح أو مفسر بندار ، يقر العلماء المتخصصون أنفسهم بأنهم لم يتمكنوا من فهم معانيه بدقة ، اذ يخبرنا هذا الشاعر عند بداية الأنشودة التي الفها على شرف عازف ناي ميداس بقوله : وعلى الرغم من أن لسان ناي هذا

---

\* يقصد الحملة الفرنسية على مصر . (المترجم )

العاوز قد انشتت الى داخل الآلة نفسها ، التي اختار - هو - أن يعزف عليها ، فان ذلك لم يمنعه من مواصلة العزف ، وعلى هذا فحيث لم يستطع العلماء أن يتخيّلوا امكانية وجود آلة عرف أخرى يمكن أن تنطبق عليها هذه الملاحظة سوى الناي ذي المنقار ، وحيث لم يتصوروا كيف يغدو ممكنا الافادة من هذه الآلة وقد اشتبه ما اعتبروه لسانا (أو لسينا) لها ، أي هذا الطرف الحشبي الذي يشغل الفتحة الملوية للأنبوب عند موضع الفم<sup>(٢٦)</sup> ، فان الأمر قد انتهى بهم الى القول بأنهم لم يفهموا جيدا كيف كان ميداس يستطيع أن يواصل عزفه على الناي بعد أن انتهى هذا اللسين .

وينبغي لما قلناه في وصفنا لاصفارة المصرية ، وهي من نوع الناي ذي المنقار أن يكون قد تبين بجلاء أن قطعة الحشب المستديرة ، المخروطة بمبيل من جانب والمفرغة بعض الشيء من الجانب الآخر ، والتي تسد فتحة الآلة لتشكيل فها أو منقارها ، هي بالغا السمك لحد لا يمكنها معه من أن تتنفس ، فإذا ما أصابها ، برغم ذلك خلل مهما تكون ضالتها ، فمن شأن ذلك أن يجعل الآلة غير صالحة مطلقا للاستعمال ، ومع ذلك فلم يحدث أن أشير الى هذه القطعة أو الطرف الحشبي على الاطلاق ، وهي قصيرة وبلغ سمكها سمك الابهام ، على أقل تقدير . باسم **اللسان** ، ولكن الأمر ليس على هذا التحمر ، فيما يتصل بهذه القطعة نفسها من الناي القديم المزدوج ، والذي يعرف الآن في مصر باسم **الأرغول** ، فهذه القطعة التي فصلوها عن طريق احداث شق طولي في سمك البوصة ، وهي الجزء من الآلة التي لم يعد يرنبط بالأنبوب الا عند موضع واحد ، كان يشار اليه على الدوام ، في اليونانية القديمة وفي اللاتينية . وفي الفرنسية باسم **لسان** ، وليس هناك نوع آخر من آلة الناي يوجد به لسان سوى هذا الذي يسمونه **الأرغول** في العربية ، ونعرف نحن في فرنسا هذا الصنف من الناي ، وان يكن أصغر حجما تحت

- ٣١٠ -

اسم Chalumeau أي الشبابة ، وهو في حقيقة الأمر ليس ساق سنبلاة أو أنبوب من قش مشقوق بشكل طولي من أعلى . على غرار الأرغول .  
وعن شبابة مماثلة يحدثنا فرجيل في هذا البيت :  
**« إنك تعزف الانشودة الرعوية على الناي الرقيق »**  
وكذلك في البيت الثاني :

**« أنا ذلك الشخص الذي عزف منذ زمن على الناي الرشيق »**

ولا يختلف الأرغول قط عن هذه الشبابة إلا في أنه مصوّر من قصبة بوص ، وفي أن أطوال أبعاده أكبر بكثير من نظائرها في هذه الشبابة .  
وعلى هذا يكون الأرغول هو الآلة الموسيقية الوحيدة التي يمكننا أن نطبق عليها ملاحظة شارح بندار . وفي الواقع الأمر ، فإذا ما أخذنا في اعتبارنا أن لسان ناي مماثل يكون رقيقاً على الدوام بعض الشيء بسبب طوله وعرضه ، وأنهم يبرونه من أعلى عندما يكون سمكه أكبر مما ينبغي (٢٧) من أعلى .  
ناحية الطرف (العلوي) للآلة ، فإن علينا أن نتوقع ، كأمر مرجع حدوثه على الدوام ، أن هذا الشيء يتضمن ويرتد إذا قابله جسم صلب من أي نوع يبدي تجاهه بعض مقاومة (أو يحدث عليه بعض ضغط) ، كما يحدث أن يرتطم أحد أصابعنا ونحن نتحسس (الأرغول) بأصابعنا متوجهين من أسفل إلى أعلى ، بطرف هذا اللسان ، أو إذا ما اعوج – هو – بعد تجفيفه بعد أن يناله بعض البطل ، ومن المرجح أن يكون ناي ميداس ، وقد انتهى لسانه بفعل حادث مشابه ، لم يحل دون ميداس ومواصلة العزف عليه ، فحيث يتتصف هذا اللسان بالمرونة فلن يكون من العسير (بالنسبة لعازف متعرس) أن يبقى عليه ، عن طريق الضغط فوقه بشدة بواسطة الشفاف في الوضع والاتجاه الذي لا بد له أن يتخذهما ، بحيث لا يشكل الأمر بالنسبة لعازف إلا صعوبة نشأت ولا بد من التغلب عليها .

- (١) انظر اللوحة CC ، الأسکال ٢١ ، ٢٢ ، ٢٣ .

(٢) يوريبیدیس ، ایفیجیسیا فی أولید ، البيت ١٠٣٧ .

(٣) Théocrit, Bucol. idyl, VIII, v. 21 et seqq, Virgil. Bucol. éclog. II

Pausan. Arcard. P. 518, Virgil. Bucol eclog. II V32 et seqq (٤)

(٥) اوفریدیوس ، مسخ الكائنات ، الكتاب الاول ، البيت ٧٠٧ وما بعده .

Virgil. Bucol. VIII

Virgil. Bucol. eclog. II v. 24, 31 et seqq., (٦)

Tibul, lib II, eleg. V, V. 29 et seqq.

Lucret. De rerum nat. lib IV, V. 589. (٧)

(٨) أثینایوس ، مأدبة الفلسفه ، الكتاب الرابع - الفصل ٣٥ .

ص ٥٨٩

(٩) فرجیل ، الایناده ، الكتاب العاشر ، البيت ٦١٧ وما بعده .

Théocrit. Epigr., et Bucol. idyll. VIII, Virgil. Bucol. eclog. V. (١٠)

نيوكريوس ، الابجرامات ، والفصيدة الرعويه رقم ٨ ، فرجليوس ، المختارات الرعويه رقم ٥ .

ويجرى في مصر نيات بوص دات سبع وثمانى وتسعم قصبات ، بل يصل عدد هذه البوصات لما هو أكبر من ذلك ، من أطوال مختلفة ، ونثانية في ذات الترتيب الذى جاءت عليه فى ناي الله بان ، وتلتصق هذه القصبات فى آلات الناي تلك ، الى بعضها البعض بالشمع ، وتضم الى بعضها كذلك عن طريق خيط أو رباط يضمها جميعا فى الوقت نفسه . ولا يستخدم هذا النوع من النایات الا بين الفلاحين أو أبناء طبقة الشعب ، ويطلق عليه هؤلاء اسم جناح أو موسيقاً . وقد أهملنا وصف هذه الآلة لأنها قد جاءت على وجه الدقة على نحو ما صنعت عليه الآلات من هذا النوع ، التي نراها فى أوروبا ، والتي نسمعها تتردد عادة فى سوارع باريس منذ بضع سنوات .

(١١) فرجيل ، الإلياذة ، الكتاب التاسع ، البيت ٦١٧ وما بعده ، حيث الناي ذو القصبيتين يعزف اللحن الذى اعتدقن سماعه ، وحيث تدعونکن المدوف والمزامير البريكونية المصنوعة من خشب البقس ، والتي تخص الأم الابدية ( كسييل ) » .

(١٢) « ألا ترغب بحق الموسيات = ربات الفنون ) في الانشاد على  
نغمات المزمار المزدوج ؟ إن هذا لأمر مبهج بالنسبة لي . فانا أيضاً عندما  
أمسك الناي سأبدأ في عزف أحد الألحان . أما دافننس الذي يقوم بالحرث  
فسوف يشجينا في تلك الآثناء عندما يعزف على مزماره المكسو بطبلة من  
الشمع باتفاقه ، ونحن واقفون خلف الكهف بالقرب من شجرة  
البلوط الكثيفة والأوراق ، فنكون بذلك قد حررنا الإله بان ذا سيقان الماعز  
من سطوة الشوم » . Théocrit. Epigr. V

Théocrit. Bucol. idyll VIII, V. 18 et seq. Epigramm. II (13)

- ٣١٢ -

ثيوكتيروس . القصيدة الرعوية رقم ٨ ، بيت ١٨ وما بعده ، ابجراة  
و رقم ٢

(١٤) « أعطوني جلجل باكخوس وجلد الماعز ، وزودوني كذلك بالنار  
المزدوج ذى النغمات العذبة ، حتى لا أثير حفيظة فويروس ، لأنه يرفض صوت  
مزامير المفعم بالحيوية » .

نونوس الديونيسيات . البيت ٣٩ وما بعده .  
وأن يكن الأمر على غير هذا النحو فيما يخص الناي المردوج الذى  
يناوله بالحديث فى البيتين ٢٣٢ و ٢٣٣ من ديونيسياته - الكتاب  
الأربعون :

« كانت المزامير ذات القصبيتين المنسوبة الى بريكيستوس (جبل الربة  
الآم ) تصدر زمرة موعبة ذات طابع حزين عرفت به منطقة ليبيا » .  
ويلمح نونوس باسارتة الى هذا الناي الذى كان آنين نغماته يعبر عن  
حداد مفرغ شبيه بحداد الليبيين ، الى تلك الصرخات المولولة والى كانت  
تصاحب جنائزات الموتى ، الذين كانوا يدفنون فى جبانات باللغة الروعة .  
نراها بطول حافة الهضبة الليبية . كما يريد أن يتناول النaiات الفريجية  
التي كانت تستخدم في عبادة كيبيل Cybèle فى أعياد باخوس . وكانت  
هذه النaiات المزدوجة متساوية القصبيتين . ولم تكن قصباتها مصنوعتين من  
البosc ، وإنما من خشب البقس أو من نبات اللوتس . وكانت تنتهي بفتحة  
بوق على هيئة قرن ، وقد رسم شكل هذا النوع من الناي فى كهوف ايلبتيما  
(الكتاب ) فى اثر موكب جنائزى . وعلى هذا فإن هذا الصنف من الناي  
يختلف كلية عن الأرغوول .

Ovid . Remel. amor. V. 181 (١٥)

Théocrit. Epigram., et Bucol. idyll. VIII. Virgil. Bucol. eclog. II (١٦)

Propert. lib. IV, eleg. VIII, V. 52 (١٧)

Lucien. Harmonides (١٨)

(١٩) هذه الكلمة فى Lucien قد عبر عنها بكلمة : ( لسان الزمار )

Apul. Florid. lib I, p. 405; Lutetiae Parisiorum an. 1601 (٢٠)

(٢١) تشهد رخامات أرندل Arundel بنفس هذه الواقعية وتحدد

Chronicus Canon, Egypt. Hebr. et gr. cum Disquisit. D.J. Morshamia  
ad seculum IX, p 112 Londini, 1672; Langlet, Tablettes Chronologiques etc;

هذا العصر كوقت لخدوتها . انظر :  
أئينابوس . مأدبة الفلسفة ، الكتاب الثاني عشر ، الفصل الثاني ،  
الصفحة ٦١٧ .

Rudibus adhuc seculis solers Hyganis ante alios canere. (٢٢)

Apul. ubi supra . وترجمتها :

« من القرون الغابرة حتى الآن غنى هيحانيس الحاذق قبل الآخرين » .

[أبوليوس ، أعلاه ]

(٢٣) « حقا لم يبرع فى عزف الصوت بجنان ثابت » نفس الموضع

(٢٤) « لا ! ولا الزمار ذو الثقوب الكثيرة » نفس الموضع

- ٣١٣ -

- (٢٥) « وبكل تأكيد فإنه حتى ذلك الوقت .. كان ذلك الفن الذي ظهر حديث الاكتشاف » .
- (٢٦) حول وصف هذا الجزء - انظر ما قلناه عند حديثنا عن ناي المصريين ذي المنقار والذى يطلقون عليه فى العربية شبابية أو صفارة .
- (٢٧) انظر اللوحة CC الشكل رقم ٢٤ .

## المبحث الثاني

### عن الأرغول - وعن أجزائه ووظيفته

توجد ثلاثة أصناف من الأرغول<sup>(١)</sup> : الكبير ويسمى **الأرغول الكبير** ، وال وسيط ويسمونه **الأرغول الصغير** ، والصغير الذي يطلقون عليه **الأرغول الأصغر** .

ويترکب كل واحد من الثلاثة من قصبتين أساسيتين ، أولاهما A أكبر طولا ونانيهما B ذات طول أقل . وبضم أحدهما إلى الأخرى ، وذلك بالإضافة إلى أطراف عديدة ، تكون في أدنى (أى في نهاية) الأنابيب الرئيستين A و B . أما القصبة الطويلة A فنطلق نحو عليها اسم الجسم الكبير ، وأما الصغيرة فنسميها **الجسم الصغير** . وأما الطرف أو القصبة التي تضاف إلى هاتين القصبتين فقد أسميناها الجسم الأمامي أو ما قبل الجسم . وأشارنا بالحرف a إلى الطرف الذي ينتمي إلى الجسم الكبير A ، وبالحرف b إلى الطرف الذي ينتمي إلى الجسم الصغير B ، كما أسمينا الجزء الذي يضاف إلى قمتى هاتين القصبتين **البوقال** c اذ يوجد في هذا الجزء المضاف الشق f واللسان l اللذان يكونان الفم ، كذلك أطلقنا على الأطراف الأخرى التي أضيفت إلى النهاية الدنيا من الجسم الكبير A وإلى ما دون الجسم الصغير B اسم **الوصلات** وقد رقمناها بأرقام رومانية .

وتنقسم الجسم الصغير B ستة ثقوب رقمناها بالأرقام العربية ١ ، ٢ ، ٣ ، ٤ ، ٥ ، ٦ ، ومن شأن هذه الثقوب تحديد ملامس الآلة ، وينفتح الجسم الصغير B النغمات الحادة التي تكون اللحن المصاحب للغناء والذي يعزف على هذه الآلة ، وهو يقع إلى اليسار من الجسم الكبير A (٢) ،

- ٣١٥ -

والذى لا يردد سوى نغمة غلبيطة ، نستخدم ، شأن الأوتار الغاية basse فى كل الآلات الوريرية ، أو شأن نغمة الناقوس بالنسبة للغناء ، وليس لهذا الجسم الكبير من فتحات سوى شق الفم ، والثقب الموجود فى الطرف الأدنى من قناء أنبوبه .

ويزود كل قطع البوص التى تكون هذه النيات منها ، وفي مواضع عددة منها ، باربطة عبارة عن لفات عديدة من دوبارة صغيرة أو خيط سميك . مدهون بالشمع المخلوط بالراتنج ، ونستخدم بعض هذه الاربطة فى ضم القصبيين ، كل منها إلى الأخرى . وتصممها معا فى الوقت نفسه ، وسنطلق على هذه الاربطة هنا اسم **المزدوجات** ، تميزا لها عن الاربطة التى سنتناولها فيما بعد ، وسنشير إليها بالحروف **dd** ، ونستخدم الأربطة الأخرى فى دعم وتنمية الأطراف المخصصة لتلقي أطراف أخرى ، فحيث جوفت الفتحة هنا ووسعنا لتسهيل دخول الأطراف الأخرى فيها ، وحيث بانت بالنال ضعيفة ، فإنها قد لا تستطيع مقاومة الضغط الذى تحدثه هذه الأطراف عند دخولها فيها ، وسنطلق على هذه الأربطة اسم **الأربطة البسيطة** (أى المفردة أو غير المركبة ) وسنشير إليها بالحرف **S** ، كذلك فمن شأن هذه الأربطة الأخيرة أن نستخدم كذلك كسوة لعقد البوص على غرار ما تفعل أربطة مماتلة تعطى عقد القصبة الذى يتالف منها الناي ، أما الفرق الوحيد الذى يمكن أن نلاحظه هنا فهو أنها فى حالة الأرغوول تعقد فوق لحاء البوص مباشرة وليس فى حز معمول فى سمك الخشب (على غرار الناي) ، كذلك سنميز هذه الأربطة الأخيرة عن بقية الأربطة الأخرى بأن نطلق عليها اسم **أربطة الزيد** أو **الأربطة (الفرياحي)** ، وسنشير إليها بالحرف **ll** .

ويشدد على الأربطة المزدوجة **dd** المستخدمة فى ضم القصبيين كل منها إلى الأخرى . بدورها ، بواسطة خيط يقسمها على نحو ما الى

- ٣٦ -

قصصين . يربطهما ويضيق فيما بينهما فى المنصف . مرورا بين القصصتين A و B ، مما يزيد من منانه هانين القصصتين ويحول دون أن نزحزح أى منها إلى هذا الجانب أو ذاك . لم يستطيل هذا الحيط نفسه بعد أن يوم بدعم وتعونة الأربطة الأولى من أعلى ويشد باقوى قدر مسنانطاع حتى الأربطة التالية ، التي يقوم بالالتفاف حولها على نحو ما ألف حول الاربطة الأولى ومن هناك يمتد كذلك ويشد حول الرابطة المزدوجة الأخيرة التي تضم الجسم الصغير إلى الجسم الكبير من ناحية طرفهما الاندى . وإلى هذا الحيط المشدود بين الجسمين A و B ، ومن الحال بواسطة حلقة متزرعة يعلق الجيطان اللدان تربط اليهما بوقال b كل من الجسمين عندما ينفصلان عن الطرف الأعلى لهما (أى في غير حالة العزف) ، وبالمثل تعلى كل وصلة اضافية أما إلى حسم الآلة إذا كانت مجاورة له . وأما إلى الوصلة التي تسبقها عن طريق حيط مزدوج معقود إلى الرابط الأول من هذه الوصلة وإلى الرابط الآخر للجزء الذي يسبقها ، بحيث تظل هذه الوصلة ، في نفس الوقت ، عند فصلها . معلقة إلى الآلة ، على نحو ما نستطيع أن نرى في اللوحة CC الشكل رقم ٢٢ ، في الوصلتين Ir و IIr اللتين رسمتا منفصلتين

### الهوامش :

- (١) انظر الأشكال ٢١ ، ٢٢ ، ٢٣ ، ٠
- (٢) جاء الشكل رقم ٢١ مقلوبا عن الوضع الصحيح الذى للألة .  
وان يكن هذا الانعكاس صحيحا في الشكلين ٢٢ ، ٢٣ .

### المبحث الثالث

حول الأجزاء التي يتالف منها كل من الأرغول الكبير  
والأرغول الصغير والأرغول الأصفر ، وحول الأبعاد  
الرئيسية في هذه الآلات الثلاث ، وحول مساحة  
وخواص نغماتها ، وحول جدولها النغمي ، وكذلك  
حول تحديد ملامس كل واحدة منها

1.. يمكن صنف الأرغول ، كبراً كان أو صغراً (أى وسطاً) أو أصغر  
فإن أجزاءه الرئيسية تظل في كل الحالات هي ما يلى :

- ١ - الجسم الكبير A .
- ٢ - الجسم الصغير B .
- ٣ - الجسمان الأماميان a و b .
- ٤ - بوقال الجسم الكبير وبوقال الجسم الصغير .

أما بقية الأجزاء فليست سوى اضافات تم حسب مزاج أو مشيئة  
العارف ، ولذلك فلن نقدم سوى أطوال هذه الآلة دون الوصلات . تم أطوالها  
بعد اضافة هذه الوصلات ، لكننا سنعفى أنفسنا من الدخول في تفاصيل  
حول أبعاد القطع المضافة ، حتى لا تشغل القارئ سدى باشياء ليست جديرة  
باهتمامه .

يتركب الأرغول من عشر قطع هي :

- أولا : الأجزاء السنتة التي أشرنا إليها .

- ٣١٨ -

ثانياً : الوصلات الثلاث Ir ما IIIr ، Ir ما IIr ، Ir ما A بالنسبة للجسم الكبير A ، والوصلة Ir في الجسم الصغير B .

ويصل الطول الاجمالي لهذه الآلة ، دون اضافة الاجزاء الأخيرة ، أى غير مشتمل الا على الأجزاء السنة الرئيسية الى ٤٨٣ مم ، فى حين يبلغ هذا الطول مشتملاً على كل الوصلات متراً واحداً او ٧٠ ملليمتراً .

اما الأرغول الصغير ، وهو ما نسميه نحن بالوسيط ، فلا يشتمل الا على ثمانية أجزاء ، وبالتالي فليست له سوى وصلتين ، ويصل طوله دونهما الى ٤٢٠ مم ، أما اذا أضيفت الوصلتان فان هذا الطول يففر الى ٨٢٦ مم .

واما الأرغول الأصغر ، وهو ما نطلق عليه اسم الصغير ، فلا يتكون الا من سبعة أجزاء ، وليس له ، وبالتالي سوى وصلة واحدة ، يصل طوله دونها الى ٣٣٤ مم . ويصل باضافتها الى ٣٨٦ مم .

وليس عسيراً على فلاحى مصر ، وعلى سكان الريف الأفريقي الآخرين ، من اعتادوا على صنع الصنوف المختلفة من الأرغول ، أن يقادوا ، بشيء من الانتباه ، عند صنعها شكل آلة لها تلك البنية البسيطة التي كانت للنماذج القديمة ، والذى يتخدون منه أنموذجاً مبدئياً ، ومع ذلك ، فلكل تناظر النغمات ، ويتحقق التناغم فيما بينها بشكل كامل ، فلا بد من شيء أكبر ، فهم بحاجة ماسة لمعرفة الأطوال التي تتحتم مراعاتها في الأجزاء المختلفة لهذه الآلة ، وبأوضاع ثوابتها والمسافات الفاصلة بين هذه الثقوب ، أو يلزمهم على الأقل أن يكتسبوا مهارة اعتمادية أو روتينية في فن تركيب هذه الآلات ، وهو أمر ليست لديهم عنه اليوم أدنى فكرة ، فهم يحزون بوسائلهم ، ويفرغونها ، وينظفونها حتى أكبر درجة من النظافة يستطيعونها . ثم

يضمون البوصتين كلا منهما الى الأخرى، تم يقبون القوب على مسافات متساوية كما ينراى لهم ذلك مناسبا ، بمجرد النظر ، وان كانت هذه المسافات تائى فى الواقع معاوته ، زيادة أو نقصانا بسحو سبعة مليمترات ، ثم يضيوفون الأطراف الأخرى كما يرون . وبهذا تكمل آلة الموسيقية صنعا . فاذا لم تعجبهم نغمات هذه الآلة يلقوون بها بعيدا كى يبدأوا فى صنع أخرى . فاذا لم نحز هذه الأخرى رضاهم يبدأون الكرة من جديد ، وهكذا دوالياك . حتى يالوا بغيتهم ، فالحامة التى نصنع منها هذه الآلات منوفرة ، وزهيدة السن . كما أن وفت الصانع نفسه ليس ثمينا ، فاذا ما أمكنه ، في مقابل دستة من النایات يصنعها أن يحصل على ٨ الى ١٠ مدینى ، وهو ما يقابل عندنا ٦ - ٧ سو وستة دراهم . فسيجده في ذلك تعويضا كافيا للغاية عما لحق به من خسارة فى صنع النایات المعيبة التي تخلاص منها .

اما آلات النای التي في حوزتنا ، فقد صنعها من أجلنا خصيصا ، رجل نوبى اشتهر بمهارته في هذا الضرب من العمل ، في القاهرة ، فام يحمل أى شئ بمحنته أن يضفى عليها رونقا ، وهذا كل ما كان في استطاعته أن يأتي به على أفضل وجه ، ولذلك فلو أن الآلات التي صنعها كانت قد جاءت أكبر عيبا عما كانت عليه ، فلم تكن رغبتنا في اقتتنائها لتقل ، بسبب ما تقدمه لنا من فرصة لاجراء مقابلات ومقارنات هامة بالنسبة لنا .

وتنتمي نغمات هذا النوع من الآلات الى نوعين مختلفين : الحادة ، وهي تلك التي تحصل عليها من الجسم الصغير B ، والغلظة التي يرددتها الجسم الكبير A ، وهي التي تشكل الايقاع الريتيب (أو ايقاع الناقوس) . ومع أن النغمات الحادة تأتى صارخة بعض الشئ فانها مع ذلك مليئة ومشبعة ، وتحتل مكانا وسطا بين تلك التي يحصل عليها من آلة الكلارينيت

- ٣٢٠ -

من لا يحسنون بعد التحكم في الامساك بفمها . وتلك التي تصدر عن مزمار ردي ، ولكن النغمة الغليظة ، صانعه الايقاع الرتيب ، والى شبهه كبرا النغمات الغليظة الصادرة عن **الزمغرِّيَّة** ، أما عن بربت النغمات ومعيارها النغمي ، فيمكن الحكم عليهما من الجدول الذي نقدمه هنا لشكل صنف من صنوف الأرغول الذي ينسب اليه .

### الجدول النغمي ومساحة النغمات في المزمار الكبير

#### نغمات الجسم الصغير B

#### نغمات الجسم الكبير A

### الجدول النغمي ومساحة النغمات في المزمار الصغير

#### نغمات الجسم الصغر B

#### نغمات الجسم الكبير A

\* مزمار ذو أنبوب خشبي وفم معدني ملتو - المترجم .

- ٣٢١ -

الجدول النغمى ومساحة النغمات فى الأرغول الأصفر

Sons du petit corps B.

Six staves of musical notation for the small body B, consisting of vertical stems with dots or circles indicating note heads. The notes are mostly eighth notes, with some sixteenth notes and rests. The notation is divided into measures by vertical bar lines.

Sons du grand corps A.

Two staves of musical notation for the large body A, consisting of vertical stems with dots or circles indicating note heads. The notes are mostly eighth notes, with some sixteenth notes and rests. The notation is divided into measures by vertical bar lines.

Sens rallonge      1/4 rallonge

The score includes markings for 'Sens rallonge' (normal duration) and '1/4 rallonge' (duration extended by one quarter).



الفصل السابع

عن الْزَقْرَةِ



## المبحث الأول

### عن استعمال ، وشكل وخامة وتركيب هذه الآلة

حيث كنا نعسكر ، عند رحيلنا من مصر ، على مسافة قريبة من رشيد ، باتجاه البحر ، الى الشمال من القرية المسماة الجزيرة ، على الشط الأيمن لنهر النيل ، الذى يمتد الى الشرق من جزيرة فارشى ، نجاه القمة الشمالية لهذه الجزيرة ، فى انتظار أن نهيه لـنا ريح موانئ الفرصة لعبور البوغاز ، وهو لسان ماء تكتنفه الأخطار ، فقد كان لدينا وقت يسمح لنا بأن نجوس خلال المناطق المجاورة ، سواء فى شكل جولات أو نزهات ، أو بقصد شراء بعض المؤن التى كانت ضرورية لنا ، فقد كنا نقوم بجولات الشراء هذه بأنفسنا سعياً منا لاعطاء السكان المزيد من الأمان والثقة ، أولئك الذين كانوا يضطرون لاخفاء هذه السلع التموينية التى كانوا يحتجزونها لنا . حتى تكون بعيدة عن عيون العثماني ، الذين انهمكوا – هناك – فى حوادث سلب تجاوزت كل حد ، كما انخرطوا فى ارنكاب كل أنواع الفظائع دون مراعاة لجنس أو لسن ، وهى أمور كانت تؤدى الى زيادة احساس الناس بالأسف على رحيل الفرنسيين بقدر ما كان يزيد هؤلاء من فظاعاتهم .

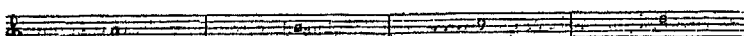
وفي واحدة من جولاتنا هذه ، وكان ذلك فى السابع عشر من تمبريلدور من العام الحادى عشر ( ٥ أغسطس ١٨٠١ ) ، سمعنا من بعيد نغمات صادرة عن آلة موسيقية ، فتوجهنا الى مصدر الصوت فبلغنا حديقة تجمع بها عدد من العثماني لا بأس به ، كانوا بزجون وقت فراغهم ، وهناك ، لمحنا شخصاً يرقص رقصة المصريين ( الرقص البلدى ) ، على أنغام آلة تعد

صننا من مزامير الغرب التى لا قرار لها<sup>(١)</sup> (أى ليس لها لحن أساسى أو هرار رتيب) . يسمونها فى مصر . الزفرة . وعلى نوع من الدعوف أسطوانى فى جزء منه ، ومحروطى فى الجزء الآخر . يسموه دوبكة<sup>(٢)</sup> .

اسرع هذه الزفرة انتباها ، فلم نكن قدرأينا ميلا لها من قبل فى مصر ، على مدى أكثر من ثلاثة أعوام قضينها هناك<sup>(٣)</sup> ، فاقربنا بعده كاف كم نتأملها على مهل ، وأدركنا أن هذه الآلة تتركب من جلد تيس A . شبيه بالجلد الذى تصبيع منه العرب الذى يستخدمها السقاون<sup>(٤)</sup> فى القاهرة ، جلب المياه الى البيوب . ومن ثلاث قصبات من البوص ، أولاهن B . مربوطة الى أحد جانبي الفربة ، أما الآخريان C فقد ربطنـا الى الجانب المقابل ، ونتهـى كل واحدة منها . فى الطرف الأدنى منها بطرف قرن D ، معقوـف بعض الشـىء . كان حـلـد التـيس لا يزال حـاملـا للـشـعـرـ الذى يكسـوه ، وـلـمـ يـكـنـ نـعـوزـهـ سـوىـ الأـقـدـامـ وـالـرـأـسـ وـالـدـبـلـ . وـهـىـ الـأـجـزـاءـ الـتـىـ اـنـتـزـعـوـهـاـ (ـحـتـىـ يـغـدوـ نـيـساـ كـامـلاـ) ، وـفـدـ خـيـطـ هـذـاـ الجـلـدـ بـطـرـيـفـةـ لـاـ تـدـعـ لـهـ مـنـ فـتـحـةـ سـوىـ مـلـكـ الـتـىـ اـضـطـرـواـ لـاـ حـادـاثـاـ بـغـيـةـ اـدـخـالـ طـرـفـ كـلـ وـاحـدةـ مـنـ الـبـوـصـاتـ الـثـلـاثـ ، وـقـدـ ضـمـ هـذـاـ الجـلـدـ وـضـيـعـ عـلـيـهـ بـوـاسـطـةـ دـوـبـارـةـ صـغـيرـةـ مـنـ حـولـ قـطـعـ الـبـوـصـ . فـوـقـ الـجـزـءـ الـذـىـ يـدـخـلـونـهـاـ مـنـ الـىـ جـسـمـ الـآـلـةـ مـبـاشـرـةـ ، حـتـىـ لـاـ يـسـنـطـيـعـ الـهـوـاءـ أـنـ يـجـدـ لـنـفـسـهـ مـنـفـذـاـ إـلـاـ عـنـ طـرـيـقـ الـبـوـصـ ، وـحتـىـ لـاـ تـخـرـجـ مـنـهـ النـفـخـةـ إـلـاـ طـبـقـاـ لـرـغـبـةـ الـعـازـفـ . وـقـدـ يـبـلـغـ طـوـلـ كـلـ بـوـصـةـ ١٦٢ـ مـمـ . أـمـاـ الـبـوـصـةـ Bـ فـهـىـ بـوـصـةـ الـفـمـ ، وـتـدـعـهـاـ ، وـكـذـاـ الجـلـدـ الـذـىـ يـرـبـطـ حـولـهـاـ وـصـلـةـ مـنـ خـشـبـ Xـ ، يـنـقـبـهـاـ عـنـ مـرـكـزـهـ ثـقـبـ دـائـرـىـ تـنـنـاسـبـ سـعـتـهـ مـعـ ثـخـانـةـ الـبـوـصـةـ الـتـىـ تـنـفـذـ مـنـهـ ، وـتـخـاطـ هـذـهـ الـوـصـلـةـ مـنـ فـوـقـ الـجـلـدـ . أـمـاـ الـطـرـفـانـ الـآـخـرـانـ ، أـوـ الـقـصـبـيـاتـ الـآـخـرـيـانـ Cـ . وـالـثـانـ تـخـرـجـانـ مـنـ الـجـهـةـ الـمـقـابـلـةـ ، فـتـنـقـبـ كـلـ مـنـهـاـ ثـقـوبـاـ

أربعة ، وينتهى كل منها بطرف لقرن بقرة ، معقوف ومعوج ، بحيث يتوجه الجانب المحدب من تقوسه إلى أسفل ، والجزء المقرع منه إلى أعلى . ويمكن كل من طرفي القرن أن يبلغ ١٣٥ مم ، في حين تصل سعته عند نهايته نحو ٨١ مم ، وتردد التقوب الأربع للكورنوز لك كل بوصة أربع نغمات متباينة ، في المتساوي ، وعلى العاقيب بين هذه البوصة وتلك .

وهذه النغمات الأربع هي :



ولم تكن لدى العازف على هذه الآلة عندئذ النيمة ، فيما يبدو ، لأداء أو تكوين لحن منتظم ، حتى بدا وكأنه يحرك أصابعه بشكل آلي عند سده وفتحه للتنقيب بالتبادل ، ومع ذلك فقد كان يعود على فترات منتظمة إلى أداء النغمات نفسها ، وقرب من ذلك ما يفعله فلاхи مقاطعة ليموزان Limousin ، وبعض المقاطعات الأخرى في فرنسا ، عندما يعزفون على هذه الآلة .

### الهوامش :

(١) مزمار القرية الذي نعرفه اليوم باسم **موزيت Musette** ليس شيئا آخر سوى مزمار القرية الذي كنا نسميه **كورنوز Cornemuse** وإن يكن أكثر تعقيدا وأكبر اكتمالا ، كذلك فإن الكورنوز لم يكن شيئا سوى **الشاليمي Chalémie** ، وهو نوع ثالث من مزمار القرب ، وكان آلة رعوية أو حقلية ، في حين كانت الكورنوز آلة لا يستخدمها سوى العامة ، وأما الموزيت ، فكان ينظر إليها ، منذ نحو قرن ونصف من الزمان على أنها آلة موسيقية ، ونستخدمها نحن الآن في الفرض نفسه الذي نستخدم فيه آلة البيانو العنيف **Piano forté** ، فقد أخذت هذه الآلة تتقبل في حفلاتنا الموسيقية (أي حفلات الكونسير ) .

(٢) وصفنا هذه الآلة في الباب الثالث من هذا المؤلف ، الذي خصص في البحث في آلات النقر أو الإيقاع .

(٣) انظر شكل هذه الآلة في اللوحة CC ، الشكل رقم ٢٥ .

(٤) وهو الاسم الذي يطلق على ناقل المياه في مصر ، والمفرد سقاء .

## المبحث الثاني

حول قدم آلة الزقرة في الشرق ، وحول التماطل  
المدخل القائم بين هذه الآلة وآلية النابل التي كان  
الأقدمون يستخدمونها

لا جدال في انه مجد تتبه به آلة موسيقية ما ، قديمة ، أن تظل تستخدم  
منذ زمان لا تعييه الذاكرة ، في بلد متحضر ، لم يبتكر فيه الانسان منذ  
قرون عديدة شيئاً ذا خطر ، وبين شعب يكن عداء طبيعياً لكل ضرب من  
ضروب التجديد .

ولو كان يحدث أن الناس لا يؤسسون قط ، على أساس بالغة الوهن ،  
الأحكام التي يحلو لهم أن يطلقوها ، عند حديثهم عن الموسيقى والآلات  
الموسيقية عند الأقدمين ، لما وجدنا كثيراً من العلماء يتعارضون فيما بينهم  
في الآراء التي يبدونها حول هذا الموضوع ، ويتناولون هكذا عن الحقيقة ،  
بسبب استخدام سبيء ، ومشين من جانبهم ، لعلمهم الفزير ، الذي ينحرف  
بهم عن الجادة ، بأكثر مما يقودهم إلى معارف موضوعية حول فن الموسيقى

ولقد رأينا لتوانا أن الزقرة تختلف من قربة أو جلد تيس توجده على  
أحد جانبيها بوصة تصنع قم الآلة ، وتوجد على الجانب الآخر بوصستان آخر يان  
تحددان الملمس النفمية لهذه الآلة ، وبمعنى آخر ، فإن كل ما ينبعنا به  
المؤلفون الأقدمون حول شكل وتركيب آلة النابل ، عندما تناولوها بالحديث ،  
يبقى اقناعنا بأن هذه الآلة القديمة تنسب ، بشكل مطلق ، إلى النوع نفسه

الذى تنتهي اليه الزقرة ، وأنها كانت معروفة منذ أقدم العصور ، بل انها كانت مستخدمة بوجه خاص عند العبريين والاغريق والرومان .

اما أن النابل قد تم اختراعها على يد الفينيقيين كما يزعم سوباتير Sopater<sup>(١)</sup> ، أو على يد أهل قبادوكيا<sup>\*</sup> كما ظن كل من كليمانس السكندرى<sup>(٢)</sup> وأوزببيوس<sup>(٣)</sup> ، وان اسمها كان أصلا ، هو الاسم نفسه الذى كان يخلعه عليها العبرانيون ، وأن هذا الاسم يختلف عن الاسم المبدئى أو الأصلى لها – فهذا ما لا نسعى الآن قط لالقاء الضوء عليه ، ذلك أن علينا أن نتعرف اليها عن طريق شكلها أكثر مما علينا أن نسعى لمعرفتها عن طريق الاسم الذى تحمله . ومع ذلك فمما لا جدال فيه أن اسم نابل ليس قط اسما اغريقيا ، مع أن الاغريق قد استخدموه ، وأن هذا الاسم – اذا ما شئنا أن نتحدث بلغة هؤلاء القوم – هو اسم بربى<sup>(٤)</sup> ، ذلك أن الاغريق كانوا يطلقون هذه الصفة على كل ما هو ومن هو غريب عن وطنهم ، أشياء كانت أو كلمات أو أشخاصا ، ومع ذلك فان من المرجح أن العبريين ، حينما أطلقوا على هذه الآلة التى يدور حولها حديتنا اسم نبل<sup>(٥)</sup> والذى قرأه الاغريق وكتبوه نيلا<sup>(٦)</sup> أو نابلاس<sup>(٧)</sup> ، والذى نلفظه نحن فى الفرنسية نابل ، لم يفعلوا ذلك بمحض الصدفة أو دونما سبب : فاما أنهم ، عن طريق هذا الاسم ، قد ترجموا الى لغتهم الاسم الأصلى الذى كانت تحمله هذه الآلة أو أنهم قد أشاروا اليها باحدى السمات التى كانت تميزها أكثر من غيرها ، فبهذه الطريقة على الدوام تتكون الأسماء ، وفي الوقت نفسه ، ففي هذه الحالة او تلك ، فان كلمة نبل العبرية التى تعنى القربة التى يوجد فيها الماء او النبىد<sup>(٨)</sup> ، تقدم اثرا من هذه الرابطة الحميمة التى نستنتج وجودها بين

---

\* مدينة يونانية قديمة في آسيا الوسطى قريبة من أرمينيا - المترجم .

النابل والزقرة ، ولا نعود صلة القربي هذه بين الآلتين امرا يكتنفه الريب اذا نحن ألقينا بالا الى ذلك الوصف الذى يقدمه للاولى<sup>(١)</sup> أحد الشعراء العدامى حين يقول : « انها احدى آلات الطرب ، ولها على أحد جانبها البوب من اللوتس وتردد برعم كونها عاطلة عن الحياة ، نغمات تمثل حياة وحيوية، وانها توحى بالسرور وتنشر البهجة فى أغنيات الرقص كما تستثير الحب الباخى الوله » .

ولا تجعل أبيات أوفيديوس<sup>(٢)</sup> أقل من هذا عندما تشهد بصحه هذه اقربى الحيمه ، فهو يطلب الى المحبين ، فى أبياته ، ان يتلعلموا العزف على آله النابل باليدين ، ويصيف بأنها آله توحى بالبهجه ، وانها توافق ضروب المرح العطوف ، ذلك ان الناس (اليوم) يعزفون على الزقرة باليدين . طالما ان لها قصبين من البوص ، منقوبتين كلتيهما لتحديد الملams النغميه لهذه الآله ، ولقد شاهدناها تصاخب الرقص ، وهو ما كانته الوظيفه الرئيسية للنابل ، حسبما يذكر ذلك سوباتير على نحو لا لبس فيه ، وحسبما نوحى اليانا كلمات أوفيديوس ، بوضوح كاف ، وعلى هذا فلا يمكن أن يكتنف الشكوك قط علاقات القربي الفائمة بين الزقرة والنابل ، فهذه وتلك ، كلتاهم من جلد تيس ، ومن أنبوب يتخذ فما لها ، كما أن هذه وتلك تعزفان باستخدام اليدين معا ، ولأن لها بالضرورة ، هذه وتلك كذلك خرطومين (قصبتي بوص) لتحديد الملams النغمية ، كما تستخدم ، كلتاهم ، فى مصاحبة الأغنيات الراقصة .

ولعل الفرق الوحيد فيما بين نبل العبرانيين وزقرة المصريين المحدثين يتمثل فى أن قصبتي الأولى كانت تثقبهما اثنا عشر ثقبا ، فى حين لم تزد ثقب الثانية عن ثمانية ، أربعة فى كل واحدة من قصبتيها ، وتردد ثقوب كل منهما نغمات مماثلة لما ترددده ثقوب الأخرى ، ومع ذلك فليس مؤكدا

ان كانت آلة العربين ، في العصور الضاربة في القدم ، يتقدّها هذا العدد من السقوب الذي نظنه ، بل ان عكس ذلك هو ما يبدو بالغ الترجيح مما يقلص هذا الفرق الى لا شيء على الاطلاق .

ويميز المؤرخ اليهودي يوسيفوس ، في عصور اليهودية القديمة<sup>(١)</sup> ، عند حديثه عن الآلات الموسيقية التي أقر سليمان استعمالها بين اللاويين آلة النابل (أو النبييل) عن بقية الآلات الموسيقية الأخرى ، فيقول : ان الكينتر (أى الكيناارة أو القيثارة) مزودة بعشرة أوتار ، أما النبل التي تردد اثنى عشرة نفمة فتنهر بالاصابع ، ومن هنا نستخلص ان النابل كانت آلة موسيقية مزودة باثني عشر وترا ، أو بعشرة أوتار على الأقل . وانها كانت من نفس نوع الشنير (أو الكينير) [القيثارة] ، ولقد طلّلنا لوقت طويل على اقتناع تام بأن أناساً مستعينين الى هذا الحد ، من هؤلاء اللذين اقترفوا مثل هذا الخطأ قد فعلوا ذلك بفعل خدعة ما ، لكننا لم ننجا من على أن نثبت هدابنة عند رأينا ، اذ كان نقipa لذلك الحكم الذي أطلقوه ، وهم من هم ، ومع ذلك وبعد أن تمعنا كثيرا في شهادات الأقدمين ، وبعد أن قلبنا على كل الوجوه ، الأفكار التي أفسحت لها هذه الشهادات مكانا ، فانا قد غدونا على يقين بأن النابل لا يمكنها أن تكون هي ما صورها بعض الناس لأنفسهم ، أى آلة وبريه دات قوس ، ما دمنا لم نجد قط في كل ما قاله المؤلفون ، حول هذا النوع من الآلات الموسيقية . عندما تناولوها بالحديث ، أقل شيء يمكنه أن يحملنا على أن نظن ذلك .

واذ كنا شغوفين بمعرفة السبب في وقوع خطأ يمثل هذا الموضوع ، يحظى مع ذلك بدعم عام ، مثل هذا الخطأ ، فقد حاولنا أن نعود الى متبّعه ، وزعم أننا قد نجحنا في ذلك ، فإذا لم نكن قد خدعنا على نحو ما ، فلقد نتج هذا الخطأ عن الترجمة الاغريقية للتوراة والمسماة بالسبعينية ، فحيث

لم يوجد هؤلاء (السبعون) في لغتهم سوى كلمة أسكوس Ascos كى تقابل بدقة الكلمة قربة ، وهو ما تعنيه الكلمة نبل العبرية ، وحيث لم يظن هؤلاء أن المفهوم الشائع لكلمة أسكوس في اليونانية يمكنه أن يستدعي إلى الذهن صورة آلة موسيقية ، على نحو ما تفعل الكلمة نبل العبرية ، وحتى لا يوقعوا من سيقرأون النص اليوناني للتوراة في سوء فهم لهذا النص في الكتاب المقدس ، فقد آثروا أن يستبدلوا بهذه الكلمة ، الكلمة : بسالتريون Psalterion ، وهو الاسم النوعي لكل صنوف الآلات الموسيقية التي من شأنها مصاحبة الغناء . وهكذا ، فحيث كانت الآلات الوتيرية هي التي يستخدمها الأقدمون ، في غالبية الأحيان لصاحبة الغناء ، وحيث كان يشار إليها على الدوام ، تقريبا ، بالصفة .. بسالتريون ، فقد ظن الناس ، منذ ذلك الوقت أن « السبعين » أرادوا أن يشيروا بهذه الكلمة إلى آلة وترية ، وحيث توجد آلات وترية تعزف بالقوس ، فقد استخلص الفول من ذلك ، أن النابل هي آلة وترية ، من نوع الكمان ، وتعزف بالقوس ، واكتفى آخرون بأنها ليست سوى آلة الصنوج (الهارب) .

أما السبب الوحيد ، الحادع بعض الشيء ، والذى ظن البعض أنه يدعمهم فيما ذهبوا إليه ، فى اعتقادهم بأن النابل كانت آلة وترية ، فهو أن اسم هذه الآلة كان يتبع أحياناً الكلمة أسور Asor \* العبرية ، والتي تعنى الرقم عشرة ، واستخلصوا من ذلك أن النابل كانت مزودة بعشرة أوتار ، فى حين يكون طبيعياً ، بنفس الدرجة ، أن نفهم من هذه الكلمة عدد

\* كذا في الأصل ، لكن صديقاً من المتخصصين في دراسة اللغة العبرية أوضح لي أن النطق الصحيح هو عسر للمذكر وعسراً للمؤنث ، مع نطق حرف العين ، أما اليهود الغربيون فيلفظونها اسر Esser واسراء Essara باحلال الألف مع العين - المترجم .

النقوب التي نقبت بها قصبتا النابل ، أو حتى النغمات العشر. التي ينافسها تناغم هذه الآلة ، وفضلاً عن ذلك ، فلو أن كلمة عسر كانت صفة للنبل ، كما كانت بالمثل اسم آلة خاصة تختلف عن النبل ، على نحو ما نستطيع أن نتيقن منه ، من النص العبرى للأية الرابعة من المزمور الثاني والستعين ، حيث استخدمت أسر ، ونبل ، كلتاهم كاسمين بالغنى التميز لأنتين موسيقيتين مختلفتين\* ، ذلك أن كل واحد من هذين الاسمين قد جاء مسبوقاً بحرف جر يحدده بشكل قاطع عن الآخر . كذلك فقد أخطأ الناس حين نسبوا إلى النبل ، وهو اسم شخصي لواحدة من الآلات الموسيقية ، كل ما يمكنه أن يوافق البسالتريون ، الذي هو اسم نوعي يضم كل الآلات المخصصة لصاحبة الغناء ، على نحو ما تعرف « السبعون » ، بشكل واضح ، حين ترجموا بكلمة بسالتريون الكلمة العبرية كينور ، الواردة في الآية الثالثة من المزمور الثاني والثمانين\*\* ، وهي الكلمة التي ترجموها في غالبية الموضع الأخرى ، بكلمة كيتارا .

ودائماً ما نقع في الخطأ عندما نعتمد ، بشكل أعمى ، على الترجمات عند ايراد المفهوم الصحيح لاسم آلة موسيقية كان يستخدمها الأقدمون ، فحيث أن جميع الشعوب لا تستخدم بالضرورة ، الآلات الموسيقية نفسها ، فليست لديهم جميماً ، كل في لغته الأم ، مفردات أو تعبيرات ، من شأنها أن تحوى تصوراً لآلية هي غريبة عليهم ، كما أنهم في هذه الشعوب جميماً ،

\* المعنى المقصود هنا نجده في التوراة العربية في الآية الثالثة من المزمور نفسه ، وليس تزييداً أن نورد نصها ما دمنا نقدم ترجمة عربية لهذه الدراسة : « **عَلَى ذَانِ عَشْرَةِ أُوتَارٍ وَعَلَى الرَّبَابِ عَلَى عَزْفِ الْعُودِ** » وهكذا نجد النص العربى للتوراة يخالف ما يذهب إليه المؤلف - المترجم .

\*\* المعنى المقصود هنا ورد في الآية الثانية من المزمور الحادى والثمانين وللسبيب الذى نوهنا عنه نورد نصه من التوراة العربية : « **أَرْفَعُوا نَفْمَةً وَهَاتُوا دَفَّاً وَعُودًا حَلَوَا مَعَ رَبَابٍ** » - المترجم .

يستخدمون في غالبية الأحيان ، للإشارة إلى منه الآلة ، اسم آله موسيقية من آلاتهم ، تبدو لهم أكسر من غيرها ، قريبه الصلة بهذه الآلة ، لكن الأمر الأكشن مدعاة للنقاش ، إذن هو إن نعود ، بقدر ما نستطيع ، إلى الأصل المبدئي للكلمة ، أي أصل الكلمة المستخدمة في النص الأصلي ، وأن نبحث عن جذورها في اللغة نفسها ، التي جاءت فيها ، حتى نعرف ما إن كان مفهومها الأصلي يستطيع ، أو لا يستطيع ، أن يتواافق مع المعنى الذي يراد اعطاؤه لها ، ولسبب أقوى من ذلك ، فلا ينبغي قط لانسان أن يسمح لنفسه ، كما فعل كثيرون بخصوص آلة النبل ، أن يبتعد عن رأى المؤلفين القدماء ، كي ينكب على افتراضات لا أساس لها قط ، ذلك أنه كان يلزمها ، على الأقل ، لكي نقرر أن النابل كانت آلة موسيقية وترية ، وتعزف بالقوس ، أن نحتاج بعض أسباب قوية ، في حين لم يورد أحد سببا واحدا من هذا النوع ، كما كانت الأسباب التي قدمت أسبابا خاطئة ، حيث يقرر سوباتير بوضوح<sup>(١٢)</sup> : إن النغمات التي تصدر عن النابل ليست ناتجة قط عن أوتار .

وليس هناك ما هو أشد غموضا ولا أقل وضوحا من التفسيرات التي أعطيت عن هذه الآلة ، سواء تلك التي جاءتنا عن طريق رجال الكنيسة أو تلك التي تلقيناها عن العلماء الذين نقلوا عنهم ، والسبب في ذلك ، طبقا لكل الشواهد ، هو أنه لا يوجد واحد من بينهم قد عرف هذه الآلة ، بل إن هناك ما يدعو للاعتقاد بأن استخدامها كان قد تجاوزته (الموضة) ، منذ قرون ثلاثة سابقة على نشأة المسيحية ، فهذا هو فيليمون Philémon ، الشاعر الهزلي الذي ذاع صيته قبل مولد المسيح بنحو مائتين وستين عاما ، يقول على لسان أحد أبطاله في مسرحيته الكوميدية : الزانى أو خيانة زوجية<sup>(١٣)</sup> :

« قد يلزمـنا يا عزيزـي بارميـنون عازـف على النـاي أو عـلى النـاـبل (١٤) »  
 - قـل لـى أرجـوك ، وـأعـد عـلى مـسـامـعـي هـرـة أـخـرى ، مـا هـى نـلـك النـاـبل ؟  
 « يـردـ الأول بـجـفـاءـ » :  
 - أـيـها الـأـبـلـه . أـيـها الـأـحـمـق . مـاـذا ؟ أـلـا تـعـرـف مـا هـى النـاـبل ؟  
 - بـحـقـ جـوـبـيـترـ ، مـا سـمـعـتـ بـهـا قـطـ ؟  
 - مـاـذا تـقـول ؟ أـلـم تـعـرـف مـا هـى النـاـبل ؟ حـقـيقـةـ لـيـس لـكـ فـى الـطـيـبـ  
 نـصـيـبـ » !

وـهـا نـحـنـ أـوـلـاءـ نـرـى فـيـلـيمـونـ ، فـى هـذـا المشـهـدـ ، يـتـحدـثـ عـنـ النـاـبلـ  
 كـمـاـ قدـ يـتـحدـثـ وـاحـدـ مـنـ مـمـتـلـيـنـ الـهـلـزـلـيـنـ عـنـ الـبـنـدـورـ \* Pandoreـ والـتـيـورـبـ  
 Tuorbeـ ، أـىـ عنـ آـلـاتـ تـوقـفـ اـسـتـخـدـامـهـاـ ، وـتـجـاـزـتـهـاـ (ـالـمـوـضـةـ)ـ مـنـذـ  
 زـمـانـ طـوـيـلـ ، وـلـمـ يـعـدـ باـقـيـاـ مـنـهـاـ ، عـلـىـ أـىـ نـحـوـ ، سـوـىـ اـسـجـهـاـ . وـلـهـذاـ  
 السـبـبـ ، فـلـنـ يـشـيرـ دـهـشـتـنـاـ ، أـنـ نـجـدـ أـنـ أـحـبـارـ الـكـنـيـسـةـ ، وـعـلـمـاءـ كـنـسـيـنـ  
 آـخـرـينـ ، كـانـواـ هـمـ الـوـحـيدـيـنـ سـوـاءـ بـيـنـ الـمـؤـلـفـيـنـ الـمـحـدـثـيـنـ أـوـ مـؤـلـفـيـ الـعـصـورـ  
 الـوـسـطـيـ ، مـنـ الـذـيـنـ يـسـعـونـ لـتـفـسـيـرـ ماـ كـانـتـهـ آـلـهـةـ النـاـبلـ ، الـذـيـنـ لـمـ يـحـالـفـهـمـ  
 النـجـاجـ فـيـمـاـ سـعـواـ إـلـيـهـ ، وـأـنـهـمـ وـحـدـهـمـ كـذـلـكـ ، الـذـيـنـ اـعـتـسـفـوـاـ عـنـهـمـ  
 الـمـؤـلـفـيـنـ الـذـيـنـ رـجـعـوـاـ إـلـيـهـ ، فـىـ الـوقـتـ الـذـىـ يـنـبـغـىـ أـنـ تـنـحـصـرـ غـائـبـهـمـ  
 الـأـسـاسـيـةـ فـىـ تـفـسـيـرـ الـكـتـابـ الـمـقـدـسـ ، وـلـيـسـ فـىـ الـقـيـامـ بـالـبـحـوـثـ الـعـلـمـيـةـ ،  
 وـلـاـ سـيـماـ تـلـكـ الـبـحـوـثـ الـتـىـ تـتـصـلـ بـفـنـ الـمـوـسـيـقـىـ ، وـهـوـ الـفـنـ الـذـىـ لـمـ يـحـصـلـوـاـ  
 مـنـهـ سـوـىـ شـدـرـاتـ بـالـغـةـ السـطـحـيـةـ عـلـىـ الدـوـامـ ، وـخـاطـئـةـ فـىـ غالـبـيـةـ الـأـحـيـاـنـ ،  
 أـذـاـ مـاـ اـسـتـتـنـيـنـاـ مـنـ بـيـنـهـمـ سـانـتـ اـمـبـروـازـ S Ambroiseـ ، وـسـانـتـ  
 اـثـنـاسـيـوـسـ S Athnaseـ ، وـسـانـ جـرـيـجوـارـ S Grégoireـ ، الـذـيـنـ انـكـبـوـاـ  
 عـلـىـ درـاسـةـ فـنـ الغـنـاءـ كـمـاـ انـخـرـطـوـاـ فـىـ سـلـكـهـ .

---

\* آلة موسيقية تشبه القيثاراً • (المترجم)

- (١) أثينايوس ، مأدبة الفلسفه ، الكتاب الرابع ، الفصل الثالث عشر ، ص ١٧٥ ، طبعة لندن - اغريقي ولاتيني ، ١٦١٢ .

(٢) كليمانس السكندرى ، الطبقات ، الكتاب الأول ، ص ٣٠٧ ، طبعة باريس ، اغريقي ولاتيني ، ١٦١١ .

(٣) ايزبيوس ، Preaep. evang - الكتاب العاشر ، الفصل السادس ، ص ٤٧٦ ، طبعة باريس ، اغريقي ولاتيني ، ١٦٢٨ .

(٤) على هذا النحو عبر ستراوبون في مؤلفه الجغرافيات ، الكتاب العاشر ، ص ٤٧١ ، طبعة باريس ، اغريقي ولاتيني ، ١٦٢٠ .

(٥) الأسفار : صمويل الأول ، الاصحاح العاشر ، الآية ٥ ، أخبار الأيام الأولى ، الاصحاح الخامس عشر ، الآية ٨ ( بالرجوع الى النص العربي وجدتها في الآية ١٦ - المترجم ) .

الاصحاح السادس عشر ، الآية ٥ ، الاصحاح الخامس والعشرون ، الآية ١ ، أخبار الأيام الثاني ، الاصحاح الخامس ، الآية ١٢ ، الاصحاح التاسع ، الآية ١١ ، الاصحاح العشرون ، الآية ٢٨ ، الاصحاح التاسع عشر ، الآية ٢٥ ، عزرا ، الاصحاح الثاني عشر ، الآية ٢٧ ، المزمور الثالث والعشرون ، الآية ٢ ، المزمور الرابع والأربعون ، الآية ٥ ، المزمور السابع والخمسون ، الآية ٩ ، المزمور الحادى والثمانون ، الآية ٣ ، المزمور الثانى والتسعون ، الآية ٤ ، المزمور الحادى والأربعون بعد المائة ، الآية ٩ ، المزمور التاسع والأربعون بعد المائة ، الآية ٣ ، المزمور الخمسون بعد المائة ، الآية ٣ ، عamos ، الاصحاح الخامس .

(٦) معجما هيرينгиوس وسويداس .

(٧) أثينايوس ، مأدبة الفلسفه ، الكتاب الرابع ، الفصل الثالث عشر ، ص ١٧٥ .

(٨) سفر صمويل الأول ، الفصل العاشر ، الآية ٣ ، سفر أرميا ، الاصحاح الثالث عشر ، الآيتان ١٢ ، ١٣ .

(٩) Sopater, in Mistaci servolo وتجده عند :

أثينايوس ، مأدبة الفلسفه ، الكتاب الرابع ، الفصل الثالث عشر .

(١٠) De Arte amandi ( عن فن الحب ) V. 148 et 149

(١١) Antiquités Judaïques, lib VII, P. 243

(١٢) في القصيدة التي عنوانها « الأبواب » عند أثينايوس ، مأدبة الفلسفه ، ك ١ ، ص ١٧٥ .

In Poemate Cui titulus est, Portoe, apaud Athen. Deipn. lib IV, p. 175, B.

(١٣) من بين شذرات مناندروس ( يونانية ولاتينية ) مع ملاحظات  
ميجون جروتيوس ، وجون كليريكوس .

(١٤) قرأها جوليوس بولوكس ( نولان ) Julius Pollux  
أما أثينايوس فقد قرأها ( نابلان ) .

وقد كان هذان النحويان الاغريقيان متعاصرين ، وينتميان ، كلاهما ،  
إلى بلدة نقرطيس في مصر ، وإن يكن ما اشتهر به أثينايوس من علم واسع ،  
ما جعل الناس يطلقون عليه اسم دودة الاغريق ، هو ما يجعلنا نولي روايته  
( طريقة نطقه للكلمة ) ثقة أكبر .



الباب الثالث

الدَّرْسُ الْيَقِنِيُّ عَلَى الصَّاغِرَةِ



الفصل الأول

العِبَارَاتُ بِعَانِهِ حَوْلَ الْأَرْضِ لِلرِّفَاعُ الْأَنْجَلِيَّةِ



### المبحث الأول

#### حول الاختلاف القائم بين آلات الطرب والآلات الصاحبة ، وعما يميز بين الهاارموني وبين الضجيج

ظل حديثنا ، حتى الآن مقصورا على آلات الطرب ، أما الآن فستأخذ عر  
عاتقنا أن نتناول الآلات التي تبعث صخبا أو ضجيجا .

طلق اسم آلات طرب ، على الآلات الموسيقية التي من شأنها أن تحدث  
طربا ، وهذا الطرب أو الميلودى هو نسق أو نظام معين ينتظم النغمات  
البسيطة التي تؤلف الغناء . أما النغمات البسيطة ، فهي تلك التي ينتج  
رئيتها عن ترددات بسيطة ومتواقة ، أي متساوية الديمومه .

وتسمى آلات صاحبة تلك التي لا يصدر عنها سوى الضجيج .  
وأما الضجيج فهو الأثر المتواتق لعدد لا نهاية له ، أو على الأقل لعدد كبير  
للغاية ، من نغمات متنافرة ، تطن معا في وقت واحد ، مع كثافة متساوية  
في الواقع ، على وجه التقرير ، وكما يتكون الموضوع من اتحاد كل الألوان  
التي ينتجهما الضوء ، فإن الصخب أو الضجيج يتكون من كل النغمات التي  
تصدر عن الهواء ، حالة ترددده .

والضجيج والضوء ، وكذلك الحركة أمور تمثل للكائنات الحية ما يمنله  
الصمت والهدوء بالنسبة لكائنات مانة ، ذلك أن أعضاء أجسامنا  
لا تحتاج ، كي تقوم بوظائفها اللهم الا لمبدأ الحياة الذي يبيت فيها الحركة ،  
فإذا ما جاء سن أرهقهما فيه الصخب والضوء والحركة ، فسيكون هذا إيدانا  
بأننا قد اقتربنا من نهاية وجودنا .

ولا يتعلّق مبدأ الحياة هذا الا بما لدينا من فن في التزود بأحساس  
تناسب مع قوة وفعالية الأعضاء التي وجدت لاستقبالها ، وحين يدار هذا  
الفن بحكمة فإنه يغدو بالمثل نافعاً لصحتنا وموانياً لسعادتنا .

ويعلمنا فن الموسيقى كيف تلفظ وكيف تكون النغمة ، وكيف نمنحها  
كل الفوارق الرهيبة التي يتطلبها التعبير ، كما يعلمنا كيف ندمج الكثير  
منها معاً ، بل انه يهيئ لنا الوسائل الالزمة لاحداث أشد ضروب الضجيج  
افزاعاً ، ولا يفعل عازفو الارغن ، وهم يعرفون ، وكيفما يحاکوا قعقة الرعد  
التي تحدث دوياً هائلاً ، الا أن يدوسوا ، في وقت واحد ، بذراعيهم فوق  
كل الملams النغمية لآلتهم . وبهذه الطريقة ترن كل النغمات معاً في نفس  
الوقت ، ويحدث الأثر الذي يرغبون في حدوثه ، بشكل يماثل الحقيقة بكل  
حيويتها .

ولو أنها شئتنا أن نتبع بالتفصيل المقارنة التي انتهينا من القيام بها ،  
بين النغمات والألوان لوجدنا فيما بين الطرفين علاقات شبه لا حصر لها ،  
علاقات ليست افتراضية كما شاء البعض أن يؤسسها مرات عده ، ولكنها  
علاقات أكيدة لا تقبل الجدل ، كما دلت عليها التجارب ، كما نرى الوانا  
كثيرة متعارضة فيما بينها ، تشكل عند اتحادها ألواناً مريحة للنظر ، كما  
تشكل الأخضر من دمج الأزرق بالأصفر ، على سبيل المثال ، أو البنفسجي  
من دمج الأحمر والأزرق . . . الخ . فان نغمات كثيرة متعارضة فيما بينها  
كذلك ، تؤلف نغمات مركبة ترتاح اليها الأذن ، كما تؤلف ، على سبيل  
المثال ، من قرار ما ومن ثلاثة أو خمساته تناغمات باللغة الكمال في  
هارمونيتنا ، وفي الوقت نفسه ، فحيث يُسمح أو ينطفئ أرق الوان ، حتى  
تلك التي تهيئ نعارضاتها ، عند اندماجها ، لنشأة تناسق نغمى منسجم ،  
بسبب قيامنا بدمج عدد كبير من هذه الألوان معاً فان رنين النغمات يكون

بالمثل أقل تناغماً . وأكثر اضطراباً وأدنى فاعلية ، فيما يختص بالأحساس أو المشاعر التي يراد التعبير عنها ، كلما كان هناك عدد كبير من النغمات المختلفة ترن في وقت واحد ، معاً<sup>(١)</sup> مهما يكن صفو هذا الرنين في كل واحدة من هذه النغمات على حدة ، والتي كانت تبدو مهيبة ، بسبب تعارض مقاماتها لتكوين ائتلاف نغمي متسبق . ومع ذلك فحيث أن هذه المقابلات ، ليست ضرورية هنا بشكل مطلق ، فلن يكون بمقدورنا أن نتوقف هنا لأكثر من ذلك ، علينا أن نعود مسرعين ، إلى موضوعنا .

---

### الهوامش :

(١) قد يحتاج الأمر لاسهاب طويل حتى نصل الى رأى مفخم لهؤلا ، الذين يعتقدون أن أفكاراً مسبقة تنتصر لها رموزيتنا الحديثة لحد يمضي لأكثر مما ينبغي

## المبحث الثاني

حول الأنواع المختلفة من آلات الصخب ، وحول الأسماء  
التي أطلقث على تلك الآلات من بينهما ، التي كانت  
تصدح برنة الطرب وتلك التي يشتند اقتراب نغماتها  
من الضجة ، وحول رابطة القربى الحميمة التي تقوم  
فيما بين هذه وتلك من الآلات ، وحول الوظيفة التي  
تؤديها لنا كل واحدة منها

هناك ، من بين آلات الصخب ، تلك التي لا يشتمل رنينها الا على  
عدد محدود من نغمات متباعدة ، لا يختلط لدرجة يتغدر على المرء معها أن يميز  
عدها ، وهذه النغمات لا تحدث سوى نوع من التناقض متفاوت الصخب ،  
ويشغل في هارمونيتنا موقعها وسطا بين الضجيج وبين ائتلافات النشاز  
النام ، على غرار ما تحتل ائتلافات النشاز الموقعا الوسط بين التناقض الذى  
أشرنا اليه وبين التناغم الكامل .

هكذا يكون بمقدورنا أن نميز الآلات التي تحدث تناقضا متفاوت ضججته  
عن تلك التي لا يصدر عنها سوى الصخب أو تصدر عنها نغمات كبيرة  
العدد ، مختلطة لحد لا يمكن معه أن نميز هذه عن تلك . ولهذا فسنشير  
إلى الأوليات باسم الجرسيات والآخريات باسم آلات الصخب أو الآلات  
الصاخبة . وفي الوقت نفسه ، فإذا ما أخذنا فى اعتبارنا طبيعة هذه الآلات  
فى حد ذاتها ، لوجدنا أن لا هذه ولا تلك ، كان من شأنها مبدئيا أن تصاحب  
الغناء بشكل خاص ، أو احداث الطرب بشكل أعم ، فلا يمكن هذا أو ذاك

( الغناء والطرب ) أن يتقبلها سوى نغمات بسيطة ومعبرة ، فهي تبغى التعبير عن المشاعر محاكاة لما يفعله صوت الانسان ، وأن نولد فى مسامعها هذه المشاعر ، أو على الأقل ، تذكره بها ، وعلى العكس من ذلك ، وكما أسترعينا النظر من قبل ، فان الصخب الذى يدمج ويخلط ويستغرق النغمات البسيطة والمعبرة يهدف – بالضرورة – الى أن يهدم أثر الغناء بشكل خاص ، وأن يحطم بصفة عامة كل أثر للطرب ، وفوق ذلك فليس بمقدوره الا أن يحدث فيما سلسلة متغيرة من تأثيرات انفعالية متميزة ، تمثل تأثيرات المشاعر أو الانفعالات التى يوحى بها الغناء والطرب ، أو يولداها ، وهو لا يستطيع أن يصور على الأكثر سوى اضطراب مشاعرنا أو احساساتنا فى الموقف الانفعالية ، التى تهز أرواحنا بالخير أو بالسوء . وفي الواقع ، فان الصخب ، حين يؤدى بالمثل تقريبا الى اهتزاز كل شعيرات أعصابنا الناقلة للأحساسين منها أو العضلية ، على حد سواء ، فى بعض الأحيان ، يسبب فيما هزة غامضة ، عامة ومضطربة ، من شأنها ، كما يبدو أن تثير فيما حركات آلية ، بأكثر مما يكون من خصيتها أن توحى لنا بعواطف روحية ، على نحو ما يفعل الطرب .

وحيث لا رغبة لنا فى التوقف طويلاً كى نتفحص ما ان كانت هذه الخاصية الميلودية لآلات الصخب جاءت نتيجة الاحساس المحس أم كشف عنها انعام للتفكير ، فإنه ليكتفينا أن نقول فى هذه اللحظة ، أن من وقائع الأمور أن هذا النوع من الآلات قد اختير ، فى كافة أرجاء العالم ، ومن قبل كل الشعوب المعروفة كى تنظم ، عن طريق احداث ضجة متكررة ، على فوائل زمنية منتظمة ومحسوبة حركات الرقص ، والمحاكاة الصامتة (الباتوميم) ، وفي ايجاز ، حركات غالبية الممارسات الجسدية التى لا يمكنها أن تتم بشكل علنى مشهود الا بالدقة المحسوبة وفي شكل ايقاعى . وعلى هذا النحو

- ٣٤٨ -

انتظمت عند الأقدمين طقوس العبادة والمحاكاة الصامتة ، والرقصات ،  
والتطواف الديني، وبهذه الوسيلة نفسها تنتظم لدينا اليوم الخطوات والمرکات  
العسكرية ، ففي كل الأزمان ، وعند كافة الشعوب كان تأثير هذه الآلات ،  
وسـيظل مـؤديا إلى احساس الناس بأن أفضـل مجال يمكنـهم أن  
يـستخدمـوا هـذه الآـلات فيه هو تحـديد اـيقـاعـ المـركـاتـ وـضـبـطـ وـقـعـهاـ .

### المبحث الثالث

#### حول ما يميز آلات الصخب عند المحدثين عنها عند القدماء

تختلف آلات الإيقاع الصالحة ، التي كانت تستخدم في العصور السحرية ، عن تلك التي نستخدمها اليوم ، من نواحي كثيرة ، يحسن بنا أن نعرفها ، حتى لا نسى فهم هذه أو تلك ، وحتى نحسن التعرف عليها من بين تلك الآلات التي بقيت لدينا ، والتي لا نزال نحن نستخدمها أو لا تزال - هي تستخدم عند الشعوب الأخرى .

وحيث كان استعمال هذه الآلات مقصورا ، عند الأقدمين ، على ضبط وزن وايقاع حركات الجسم في ممارسات بعضها ، لا سيما في الرقصات ، والتمثيل الدينى الصامت ، وفي بعض التدريبات الجسدية الأخرى ، فقد ظل استخدام هذه الآلات حقا مقصورا على قادة هذه التدريبات ، وعلى أولئك الذين يشرفون على أدائها ، بل الذين كانوا على رأس من يقومون بها . وفي غالبية الأحيان كذلك كان كل واحد من هؤلاء الذين يؤدون تلك التمثيليات الصامتة ، يمسك بأحد يديه آلة مشابهة ليحدث بها الرنين المطلوب ، ولهذا السبب فقد كان يلزم أن تكون هذه الآلات ضئيلة الحجم وأن تكون خفيفة يسهل الامساك بها ، بيد ، والضرب عليها باليد الأخرى ، ولذلك فلسنا نرى فوق أي من المباني الأثرية المختلفة عن العصور السحرية من بين هذه الآلات ، ما هو كبير الحجم ، كذلك فإننا لا نجد واحدا من المؤلفين الأقدمين قد أشار إليها : وكانت كل آلات الإيقاع الصالحة من نوع تلك التي

— ٣٥٠ —

صنفناها في طائفة وحدها تحت اسم الجرسيات ( أو الآلات ذات الصليل ) وبهذا الاسم الذي يكاد يعني نفس ما تعنيه عبارة الآلات الصاحبة - كما يتذكر القارئ بلا ريب - أشرنا من قبيل الى تلك الآلات التي يسهل استخدامها ، والتي لرنتها بعض شئ من طرب ، تمييزا لها عن تلك التي لا تحدث سوى الضجيج .

وعكس ذلك ما يحدث عند المحدثين ، فهولاء الذين أوكل إليهم ارنان الآلات المخصصة لضبط وزن وايقاع الحركات خلال التدريبات التي يقوم بها عدد معين من الأشخاص في وقت واحد ، والتي تحتاج لأن تنظم بأكبر قدر من التحديد والدقة - هؤلاء الأشخاص لا يشاركون عادة في أداء هذه الحركات قط ، أو أنهم لا يسمون فيها إلا بقدر بالغ الصالة ، فشغفهم الشاغل بل اهتمامهم الوحيد في غالبية الأحيان ، هو الضرب على آلاتهم في شكل ايقاعي « تبعا للإشارة التي تصدر إليهم عن رئيسهم الخاضع بدوره لأوامر من يقود أو يدير هذه الأنواع من الممارسات سواء في المروب ، أو الاحتفالات العامة أو فرق خشبات المسارح . وهكذا لم تعد قائمة عند المحدثين تلك الأسباب التي كانت تحيط ، عند الأقدمين ، أن تكون آلات الصحب الياقوعي هذه خفيفة الوزن ، ومن حجم تسهل السيطرة عليه ، ولم يعد هناك ، عندهم ، سبب يحول دون زيادة وزنها ، وضخامة أحجامها ومضاعفة قوة ومدى النغمات التي تصدر عنها ، وهذا هو ما أدى إلى التفكير في استخدام الطبول الضخم ، والصناديق والدفوف هائلة الحجم - تلك التي لم تكن تستخدم قط بشكلها هذا ، ولم تكن معروفة في العصور السحرية .

الفصل الثاني  
عن الأبريل بصفة عام



## المبحث الأول

### حول الأسماء النوعية التي تطلق على غالبية الجرسيات

حيث كانت الآلات الموسيقية التي نشير إليها باسم الجرسيات ، معروفة – فيما يبدو لنا – بشكل سابق على تلك التي نطلق عليها اليوم اسم آلات صخب فلا بد أن يكون من الطبيعي أن نتناولها بالحديث . قبل أن نتصدى لهذه الآلات الأخيرة .

تعرف الجرسيات عند الشرقيين المحدثين بأسماء كثيرة متفرقة ، حتى ليظن المرء أن هناك عددا هائلا من صنوف مختلفة من هذا النوع من الآلات . ومع ذلك ، فلا شيء أبعد من هذا عن الحقيقة وعن الواقع إذ لا نكاد نحصر منها ثلاثة أو أربعة صنوف ، تختلف فيما بينها ، اختلافا تماما من ناحية شكلها ، والخامة التي صنعت منها . وهذه الأصناف من الآلات ، شأن الآلات الورتية وآلات النفخ ، حملت أسماء مختلفة تبعا لاختلاف زوايا النظر إليها .

ولما كانت هناك آلات ايقاع مجوفة وبصاخبة قد أطلق عليها اسم نقارية<sup>(١)</sup> ، وهي كلمة تعجم من الجذر نقر أي ضرب ، وحيث ان الفعل نقر ، في صيغته الثانية يعني : سبر أو استبر ، خرق ، ثقب ، ويعنى في صيغته الثامنة : جوف ، فقد انتقل هذا التعبير الى كافة الآلات المجوفة والصاخبة ، حتى أنهم يطلقون على دف الباسك في العربية اسم النقر ، وعلى البوف أو النغير اسم النقاور ، وعلى الشخص الذي يعترف النفخ في النغير اسم

النافر ، كما يطلق اسم **النقار** على من يقوم بالعزف على النغير ، كذلك يستخدم الفعل نقر لكي يعني عزف أو وقع وتر آلة باصبعه ليجعله يرن أو ضرب عليه بريشة العرف ( للغرض نفسه ) . ويستخدم الفعل نفسه كذلك للتعبير عن تعزىء نغمة ما وذلك بجعل لسان المترن يضرب في سقف حلقه أو في أسنانه ، أى ينطق حرف متحرك يعقبه حرف ساكن ( حركة يعقبها سكون ) ، وفي النهاية فان كل حرف ينتج نغمة يسمى نقرة طيقاً لمبدأ التراكم الايقاعي عند العرب ، فيقول العرب ، على سبيل المثال ، ان الايقاع ثقيل الطويل ( أى الغليظ الكبير ) ، وهو السادس والعشرون من ايقاعات الموسيقية الذى يتكون من أربع وعشرين نقرة ، بمعنى أنه يتتألف من أربعة وعشرين حرفاً ، وبالتالي فانهم يسمون كذلك الأزمان الايقاعية المحددة على آلات الايقاع بالبنقر ، كما يطلقون على شد الوتر اسم **النغير** .

وحيث يدور الحديث عن الجرسيات التي ترن نغمة حادة عن طريق نوع من العرك أو الحك ، يكون الاسم الذي نطلقه عليها هو **الصلاصل** ، كما يشير العرب الى الجرسيات من نوع الأجراس الصغيرة أو الى تلك التي يماثل تأثيرها هذه الصنوف من الآلات ، باسم **الجلاجل** ، أما الفرس فيسمونها **زنگلا**<sup>(٢)</sup> ، وحين يتوجه القصد الى الجرسيات التي تحدث رنينها عن طريق هزها فقط فان العرب يطلقون عليها اسم **ذيل** ، أما اذا كنا نقصد الى الجرسيات التي تضرب بعضها البعض ، في جزء منها ، فهم يطلقون عليها اسم **الصنوج** ، على نحو ما يسمون من يقوم بالضرب على هذه الآلة **الصناج** ، وعندما يشار بصفة خاصة الى الجرسيات ، التي لها الشكل نفسه ، والتي تستخدمنها الراقصات المصريات أثناء رقصهن ، تستخدم الكلمة **كاس** ، وأخيراً فانهم يطلقون بشكل عام اسم **الصالجات** على كل الجرسيات من نوع الصنوج ، أى على كل ما يهزونه بين أصابعهم ، مهما تكون الحامة التي تصنع منها أجزاؤها ، ومهما يكن كذلك

شكل وتبين هذه الأجزاء ، ولهذا السبب فان هذا الاسم يطلق كذلك على الجرسيات المعدنية التي تمسك بها الراقصات المصريات وعلى تلك الجرسيات الحشبية التي يطلقون عليها في تركيا اسم اقلبيغ .

- (١) ولأن الفرس ينظرون من هذه الزاوية نفسها إلى تلك الآلة فقد أطلقوا عليها اسم **أخككند** أو **دجعane** .
- (٢) ويطلق هذا الاسم كذلك في فارس على صنف من الملاجل تربطها بعض النسوة في هذه البلاد بأقدامهن عندما ينهمكن في ملذات الغرام «**الأجراس** التي تعلقها النسوة في أقدامهن عند المصاجعة» كما يطلق هذا الاسم أيضا على الملاجل التي تعلق بربقة الخيول والبغال والجمال وعلى تلك التي تتدلى من حواف دف التاسك .

## المبحث الثاني

### عن الجرسيات الصغيرة التي على شكل صنوج ، والتي تستخدمها الراقصات المصريات

عندما تحدثنا في دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر ، عن غناء ورقص المصريين ، وصفنا الآلة الموسيقية التي نحن بصددها ، بقدر من الدقة يكفي كي نعفى أنفسنا من إعادة وصفها ، ومن جهة أخرى ، فانا نظن ، بعد أن استعرضنا الأسباب التي تقف وراء اطلاق الأسماء المختلفة التي خلّعها الشرقيون على الجرسيات التي يستخدمونها ، ولا سيما في مصر ، أن ليس من العسير أن نتبين الآن أن كثيرا من هذه الأسماء يمكنها أن تتناسب لهذه الآلة نفسها ، وإن لم يكن الأمر يتساوى بالنسبة لها جميعا ، بشكل مطلق ، فالأسماء ذيل ، صنوج ، كاس ، صاجات ، حيث تشير كلها بدرجة متساوية إلى تلك الجرسيات اللاتي تضربن ، بعضهن بالبعض الآخر ، يمكنها جميعا أن تنطبق على الجرسيات اللاتي تستخدمها الراقصات المصريات ، وإن كنا نلاحظ أن كلمتي الصنوج والصاجات قد ادخلتا خصيصا لهذه الآلات في اللغة الشائعة ، باعتبارهما يشيران ، بصفة أكثر خصوصية عن غيرهما إلى الجرسيات الصغيرة من هذا النوع، وليس من المستبعد أن تكون هذه الجرسيات هي الأمثلج الذي احتذاه الأسبان في صنع صنوجهم ، بل إن من المرجح أن يكون مسلمي الشرق هم الذين علموا الأسبان (ابان حكمهم لاسبانيا) استخدام هذا الصنف من الآلات الموسيقية ، وكذا ممارسة

الرقصة التي يسميها الأسبان **الفنديجو**\* ومع ذلك فلا بد أن الأسبان كان يعزّهم الكثيرون حتى يبلغوا في محاكاة هذا الأنماذج ، درجة الكمال ، فيختلف أن خامة الصنوج الأسبانية أكثر شيوعاً (أى أقل جودة) من خامة الصاجات وأن شكلها أقل في رشاقته بدرجة كبيرة منها ، فان من المستحيل كذلك أن تأتى نصماتها على الدرجة نفسها من النقاء أو أن تماثل المبرسيات المصرية الصغيرة ، ان جاز لنا أن نقول ذلك ، في صفاتها . ويكتفى أن نرى صورة الأخيرة ، المرسومة في اللوحة CC ، الشكل رقم ٢٦ حتى نتصور كيف ينبغي لهذه الآلة الموسيقية ، المصنوعة من الزهر ، والتي لها شكل الصنوج الصغيرة (عندنا) ، أن تصدر رنينا بالعصفوبة ، شديد الوضوح ، بالعافية ، بينما لا يعوق ترددتها عائق . وفي الواقع ، فحيث أن الجزء A المربوط إلى الأصبع الوسطى عن طريق الحلقة C ، يأتي ليضرب فوق الجزء B المربوط بالمثل إلى أبهام اليد نفسها<sup>(١)</sup> عن طريق حلقة أخرى أشرنا إليها كذلك بالحرف C ، فإن من المؤكد أن هذين الجزئين ، بتعلقيهما بالأصابع على هذا النحو ، لا يمكنهما أن يلقيا عائقاً من أي نوع من شأنه أن يعوق ترددهما ، كما أن القبطان الذي يشكل الحلقتين C اللتين تدخل من خلالهما الأصابع ، ينفذ بحرية من طرف إلى آخر من التقب الموجود عند قمة هذه الصنوج الصغيرة<sup>(٢)</sup> لعدم لا يعوق الآلة عن أن تردد رنينها ، بكل مساحتها .

ولعل هذا النوع من الآلات ، التي نجد مثيلاً لها بين أيدي الباحثيات وهن يؤدون رقصاتها ، هو ، فيما يبدو ، أكثر من غيره من بقية الآلات الموسيقية ملاءمة للرقصات الشهوانية من نوع ما تؤديه الرقصات المصريات (اليوم) ، من حيث أنه يترك للجسم حرية أداء كافة الحركات الشهوانية

---

\* رقصة أسبانية يقوم بها ستة راقصين في مقابل ثمانية ، وهي رقصة بطيئة الحركة ، وتصاحبها الصاجات - المترجم .

الممكنته ، وأنه لا يحول قط دون الأذرع من أن تمتد وتلتتف وتستدير ، حسبما يقتضى التعبير الذى تشاء الراقصة أن توحى به ، ومن الواضح أن هذا البيت من الشعر الذى ينسبونه إلى فرجيل فى القصيدة التى عنوانها كوبا *Copa* (الجانب المهنز تحت الصناج أعطى نغمات ماهره ) كان يشير إلى هذه الجرسيات نفسها ، ويدور حول هذا النوع نفسه من الرقص .

كانت هذه الجرسيات تستخدم فى مناسبات كثيرة فى اليونان قديما ، ويدرك ديسيراك *Diceraque* فى كتابه عن الطقوس الدينية فى اليونان القديمة أنه كانت توجد من بين الآلات الموسيقية التى يستخدمها العامة ، والتى من شأنها أن تعبر عما وراء ما يمكن الإنسان أن يظنه فى رقصات وغناء النسوة ، آلات تصدر نغمة طيبة محبوبة<sup>(٣)</sup> عندما تضرب بعضها البعض بين الأصابع ، بل انه ليخبرنا بوجود بعض منها مصنوع من البرنز المذهب ، ويفسر لنا نونوس فى ديونيسياته ، الكتاب السابع والعشرين ، الأبيات ٢٢٩ ، ٢٣٠ ، ٢٣١ بشكل واضح وجيد للغاية ، أن هذه الجرسيات هى آلات موسيقية تمسك بها النسوة المشوقات فى كل يد ، ويضربنها ( الواحدة منها بالأخرى ) ، محدثات نغمتين فى الوقت الواحد<sup>(٤)</sup> ، ومع ذلك فلا ينبغى أن نفهم من العبارة وجود نغمتين مختلفتين ، ذلك أن الجرسيات فى يد تكون دوما فى المتساوى مع الجرسيات التى فى اليد الأخرى . ويخلع المؤلف نفسه على هذه الآلات صفة البالخية<sup>(٥)</sup> على غرار ما فعل يوريبيديس فى تراجيديته *هيلينا*<sup>(٦)</sup> ، لأن هذه الآلات هى نفسها ما كانت البالخيات يستخدمنها فى الرقصات اللاتى كن يمارسنها على شرف باخوس ، ولهذا السبب كذلك كان بندار فى مدحياته ، التى يورد سترابون مقدمتها فى الكتاب العاشر من جغرافياته<sup>(٧)</sup> ، يتحدث عن هذه الجرسيات باعتبارها واحدة من الآلات الموسيقية التى كانت تستخدم فى أعياد باخوس . فهل

انتقلت هذه الآلات الى مصر على يد الاغريق او أن هؤلاء هم الذين أخذوها عن المصريين ؟ لكن هذا ما لا نأخذ على عاتقنا اليوم أن نحسمه ، وهو كذلك ما قد يكون التدليل عليه بشكل قاطع أمراً بالغ الصعوبة ، بل أن منشأ هذه الآلة ليس معروفاً بشكل محدد ، فيظن ستراابون أن السكوربيون<sup>\*</sup> Curètes هم الذين ابتكروها ، أما كليمانس اسكندرى فيزعم أن الصقليين كانوا أول من عرفوها ، وفيما يبدو ، فإن هناك كثير من الروايات المتناظرة حول هذا الموضوع ، ولعلنا نجد الوقت متاخراً لاكثر مما ينبغي لو أنشأنا شيئاً للهوى الى تمييز الرواية الحقة عن تلك التي تعد مختلفة ، وقع ذلك فمما لا ي مجال فيه أن المبرسيات التي يدور الحديث بشأنها كانت معروفة في مصر في عصر الرومان ، وأن النسوة هناك قد ذاعت شهرتهن كبارعات في فن العزف عليها<sup>(٩)</sup> .

\* سكان كريت القدامى - المترجم .

الرسالة والمشهد

- (١) تمسك الراقصات المصريات بزوج متماثل من الجرسيات في كل يده .

(٢) انظر اللوحة CC ، الشكل ٢٦ ، D .

(٣) انظر : أثينايوس ، مأدبة الفلسفه ، الكتاب الخامس عشر ص ٦٣٦ : « وعن تلك ، فان ديكاريونوس في كتابه عن عادات بلاد الأغريق يقول : ان هذه الآلات كانت باللغة الانتشار على نحو يفوق ما يعتقد البعض وأنها كانت ملائمة لرقص وأغاني النساء اللائي كن يخرجن بواسطتها أصواتا حلوة عند تحريرك أصابعهن » .

(٤) « عنهما تدق الطبول يصدر عنها صدى رتيب يحدث ضجيجا مفزعًا ، حقا ان الجبل في كل يد من أيدي النساء العاشقات كان يصدر صوتا مزدوجا ذا صدى » .

[ نونوس ، الديونيسيات ، ك ٢٧ ، الأبيات ٢٢٩ ، ٢٣٠ ، ٢٣١ ]

(٥) « أعطوني جلجل باكتخوس » .

[ الديونيسيات ، الكتاب الأول ، البيت ٣٩ ]

(٦) « أما جلجل باكتخوس فكان له دوى ينبعث بصوت واضح » .

[ يوريبيديس ، هيلينا ، البيتان ١٣٢٤ ، ١٣٥ ]

(٧) سترابون ، المغرانيات ، الكتاب العاشر ، ص ٤٦٩ ، لوتيتنياى ١٦٢٠ .

(٨) سترابون ، المرجع السابق ، ك ١٠ ، ص ٤٦٨ .

(٩) « أيها النيل ، ان من يعزف على نايك ، هي راقصة الصنف فيليس » .

[ بروبرتوس ، الكتاب الرابع ، قصيدة ٩ ]

### المبحث الثالث

#### عن اسم وشكل وأبعاد واستخدامات الجرسيات الكبيرة أو الصنوج المصرية

ثلاثة أسماء يمكن اطلاقها على هذا النوع من الآلات ، **الكبيرة** منها والصغرى على حد سواء ، هي **ذيل** ، **صنوج** ، **كاس** ، ويفضل العرب استعمال الكلمة **الأخبرة** ، في التعبير الدارج عندما يشرون إلى الصنوج الكبيرة .

وكلمة **كاس** تعنى في الأصل نوعاً من الآنية ، أما مدلولها فهو المداول نفسه الذي تعطيه الكلمة **Kymbos** كيمبوس ، التي هي جذر الكلمة ، **Kymbalon** وهو الاسم الذي يطلقه الأغريق على هذا النوع من الآلات التي نسميها نحن بالفرنسية **سمبال** (**Cymbale**) (١) .

والصنوج المستخدمة في مصر اليوم تشبه كثيراً الصنوج القديمة . التي وصفها الشاعر الأغريق واللاتين ، كما تشبه تلك التي كان الاسرائيليون يستخدمونها في معبد أورشليم ، بل أن لها الشكل نفسه ، كما أنهما تصنعان من الخامنة نفسها (٢) ، فهذه تتكون بالمثل من قطعتين من البرنز (٣) ، وبكل واحدة منها فجوة في منتصفها (٤) ، وتمثل كل منها شكل آلة أو جفنة مستديرة (٥) عريضة الحواف ، تاثتها على نحو أفقي ، وقد يبلغ طول القطر من حافة إلى أخرى ٢٤٤ مم (٦) ، أما قطر الفجوة الموجودة في وسطها فلا يزيد عن ١٣٥ مم ، ويبلغ عمق هذه الفجوة ٦٨ مم تقريباً ، أما عرض الحواف الناتئة فلا يكاد يبلغ ٥٤ مم ، ويصل سمك المعدن في كل واحد من الجزيئين A و B من الآلة من ٧ إلى ٨ مم ، ذلك أن سمك هذه الصنوج أكبر كثيراً من سمك صنوجنا .

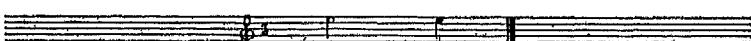
وعند قمة الجزء المحدب الذي نصيحته الفجوة الى الخارج . يوجد زرار يستخدم مقبضاً أو ممسكاً ، أو توجد حلقة كبيرة ٥ يمر بها ، من طرف آخر حاشية أو سير أو قبطان ٦ يتم عقده من طرفيه لكي يكون حلقة واسعة ، يدخلون من بينها القبضة لسند كل واحدة من رئى الآلة الموسيقية ٧ .

وحيث تكون هذه الانواع من الصنوج اكبر سماكاً وأكثر عمقاً (تجويفاً) من صتوجنا ، فانها – كذلك – تصدر نغمة أكثر امتلاء وأكثر اشباعاً ، وان تكون أقل رنينا، لأن المصريين ، بدلاً من أن يعركوا الجزيئين الواحد منهم بالآخر ، على غرار ما نفعل نحن ، فانهم على العكس منا ، يضربونهما ، أحدهما بالآخر ، بشكل يكاد يكون رأسياً ، على غرار ، ما كان يفعل الأقدمون<sup>(٧)</sup> ، طبقاً لما رأينا سوءاً فوق مبانٍ<sup>(٨)</sup>، حمور السحرية<sup>(٩)</sup> ، أو في رسوم الآنية الأتورية ، حيث نرى رسوماً لأشخاص يعزفون بالصنوج ، وحيث أن هذه الآلة الموسيقية لم تكن تستطيع أن تتردد بهذه الطريقة ، بقدر من الحرية ، وعلى مدى طويل يماثلان ما تستطيعه بالطريقة التي تستخدمها نحن بها اليوم ، فقد كانت رنتها سرعان ما تختنق بمجرد تولدها ، مما كان يجعل في رنينها المكتوم بعض شيء غير مستحب لا تستريح الأذن اليه ، وفي هذا ، بلا ريب يكمن السبب الذي جعل الشعراء يعنون هذه الآلة بالبحاء<sup>(١٠)</sup> .

ولا يزال المصريون يستخدمون هذه الآلة الموسيقية في الأغراض نفسها التي كانت الشعوب القديمة<sup>(١١)</sup> تدخرها لها ، فهي لا تزال مقبولة عندهم في الاحتفالات الدينية والسياسية ، فهكذا كان حالها فيما مضى عند الاسرائيليين والاغريق والرومان ، فقد كان رنينها يطن عند الاسرائيليين أحياناً في المعابد<sup>(١٢)</sup> ، بالقرب من المذبح<sup>(١٣)</sup> وبالقرب من الملك<sup>(١٤)</sup> ، وأحياناً أخرى حول تابوت العهد عندما كانوا ينقلونه من مكان إلى آخر<sup>(١٥)</sup> ، باختصار ، فقد كانت هذه الآلة تسمع في كل مكان يتمثل فيه الفرح

العام<sup>(١٥)</sup> ، أما عند الاغريق والرومان ، فكانت هذه الصنوج تصاحب على الدوام كل احتفال يتم على شرف ريا<sup>(١٦)</sup> وكبييل<sup>(١٧)</sup> وباخوس<sup>(١٨)</sup> ، ويخبرنا ميناندر أن نسوة كن يتوجهن الى المعابد خمس مرات في اليوم ، وفي حين كان بعضهن ، ويبلغ عددهن سبعا في كل صنف يعركن الصنوج<sup>(١٩)</sup> ، كانت الآخريات يرفعن عقيرتهن بالصراخ .

وبالمثل فان الكاس يسمع كذلك في كل الحفلات الدينية والسياسية ، وعند مولد محمد<sup>(٢٠)</sup> ( المولد النبوى ) ، وعند ( مولد ) [ كذا ] الروؤية<sup>(٢١)</sup> ، أى الظهور<sup>\*</sup> وعند عيد بيرام أى عيد الفطر<sup>(٢٢)</sup> ، ومولد ( سفر ) المحمل<sup>(٢٣)</sup> ، أى موكب الحج ، أى موكب أولئك الذين تهيئوا للفيام برحلة الحج الى مكة ، والاحتفال بفيضان النيل<sup>(٢٤)</sup> المسمى وفاء البحر أو جبر البحر ، أى الاحتفال بقطع جسور النيل<sup>(٢٥)</sup> ، وكذلك في كل الحفلات المسماه بالموالد<sup>(٢٦)</sup> والى نقام على شرف كبار الأولياء المسلمين ، وعند وصول الباشا الى القاهرة عندما يأتي لتحصيل الاتاوة الى ندفعها مصر الى الباب العالى<sup>(٢٧)</sup> ، وأثناء رقصات ( ذكر ) الفقرا ( وهو نوع من الزهاد المسلمين . غير متربهين - اشتهروا باسم الدراويش ، وهو الاسم الذى يطلق عليهم فى اللغة التركية ) أما الأمر الجدير باللاحظه حقا ، أكثر من غيره ، فهو أن الجре الأكبر من هذا النوع من الرقصات يؤدى بايقاع شبيه بذلك الذى كان يتم عند الأقدمين عند نطوافهم لرات ثلاث حول المذبح<sup>(٢٨)</sup> ، ويكون هذا الايقاع ( أو المازوره ) من زمين غير متساوين . يساوى أولهما ضعف ما يساويه ثانيهما ، على هذا النحو :




---

\* المقصود الاحتفال برؤية هلال غرة رمضان المعظم - المترجم .

ما يكون جوقة ، وتمضي الحركة متصاعدة على درجات . وقليله هي الاحتفالات العامة ، الدينية أو المدنية ، التي لا يستخدم فيها الكاس (٢٩) ، ومع ذلك فاينما لا يستخدمون هذه الآلة الموسيقية في مناسبات المسرات أو ضروب إلتهو السوقية أو المبنية ، وهذه ميزة يمكن ملاحظتها كذلك في المناسبات التي كان الاسرائيليون والاعرب والرومان يستخدمون فيها هذه الآلة الموسيقية .

الله—واهش :

(١) ينخذل أوفيديوس من الصوضاء التي كان الكورتيسيس « كهان كريت » يصيغونها بالضرب فوق بروسمهم ، لكي يحولوا دون وصول صرخات جوبيرتر ، عند مولده ، الى أذني ساتورنوس (زحل) ، الذي قد يقوم بالتهامه ، على نحو ما التهم أبناء الآخرين – أصلا لنشأة الصنوج . وطبقا لما يقول في مؤلفه *النقويم* . الكتاب الرابع ، البيت ٢١١ وما بعده ، فإن هذا هو الذي أوحى بفكرة الصنوج الى كهان كيبيل .  
ويرجح أن سترابون قد أسس رأيه بخصوص ابتكار الصنوج الصعبرة أي الجرسيات التي تستخدمنها الراقصات اللاتي تناولنهاهن في البحث السابق ، على هذه الرواية .

٢) انظر اللوحة CC ، الشكل رقم ٢٧ .  
 bi-metziletym nekhochet

(٣) « بعْن صوتِ الْكُورِينِيَّسِ وَدَقِ الطَّبُولِ الدَّاوِيَّهِ »  
 [ فرجيل يوسي ، الزراعيات ، الكتاب الرابع ، البيت ١٥١ ]  
 — « أَصْدَرَتِ الطَّبُولُ الْمَجْوَفَةَ صُونَا مَدْوِيَاً ».  
 | أوفيديوس ، مسخ الكائنات ، الكتاب الرابع ، البيت ٣٠ |

<sup>٤)</sup> « يقرعون بأكفهم المدفوف والطبول المدوية » .  
 لوكريتيوس ، عن طبيعة الموجودات ، ك ٢ ، البيت ٦١٨

(٥) « حيب القيثارا ذات الأوتار العديدة وحيب الطبول المستديرة للربرة كيبييل والله ميتراس ، تعزف الأنغام للراقصين بالريشه البدية » . | بروبرتيوس ، الكتاب الرابع ، قصيدة ٧ ، اليتان ٦١ ، ٦٢ |

(٦) حيث لم تتمكن من الحصول على هذه الآلة ، بالإضافة إلى آلات أخرى عديدة ، فإننا لم نستطع ، وبالتالي ، أن نقدم ، هنا ، سوى الوصف التقريري لأبعادها الصحيحة . لكنها ما زالت حاضرة ، بوضوح ، في أذهاننا .

- ٣٦٥ -

أما الملاحظات التي قمنا بها على الطبيعة فهي ملاحظات تفصيلية للغاية حتى إننا لا نستطيع . حتى لو شئنا . أن ننأى كثيراً عن الحقيقة .

(٧) « يرون أن الكوريسيس (سكنان كريت القديمي) ، كانوا من يذكى ويحكي أنهم كانوا قد أخروا ذلك الصراخ الذى أطلقه جوبيتر منذ أمد بعيد ( عند مولده ) فى جزيرة كريت . ففي ذلك الوقت قرع الصبية المسلحون والملتفون حول الطفل فى شكل جوقة الصنج البرنزى بسرعة وشدة » . [ لوكرىتيوس ، عن طبيعة الموجودات ، ك ٢ ، بيت ١٣٣ وما بعده ] « ويعطى الصنج البرنزى صلباً عندما يقرع بالبرنز » .

[ أوفيديوس . التقويم ، الكتاب الرابع ، البيت ١٨٤ ]

- « ترى هل يصمد الصنج البرنزى لذلك القرع الشديد » ؟ [ أوفيديوس . مسخ الكائنات ، الكتاب الثالث ، البيتان ٥٣٢ ، ٥٣٣ ]

ولن تتوقف كثيراً عند خطاشراح أوفيديوس المتبخرین الذين تخیلوا أن هذا الشاعر قد شاء أن يفهم قرءاءه أن هذه الصنوج كانت تدق بعضی من حديد ، فلسوف نحمل أنفسنا فوق ما نطيق إذا ما شئنا أن نتقد أخطاء من هذا النوع ، تزخر بها غالبية هذه التعليقات والشروح ، اذ يستخیل علينا أن نتخیل المدى الذي ذهب إليه هؤلاء في الكشف عن جهلهم فيما يتصل بالموسيقى . ولقد كانوا يحسنون صنعاً لو أنهم لزموا الصمت حول هذا الأمر . بدلاً من اعتساف أفكار وآراء عشوائية لا يمكن التسامح فيها - ولستنا نقصد هنا المعلقين الرومان ولا الشراح الأغريق ، فهو لاء وأولئك لم يكونوا يعتقدون افتراضاتهم بمثل هذه الحفة . كما كانت أفكارهم دقيقة على الدوام . فيما يتصل بالموسيقى .

(٨) انظر البحوث الميرية المفضول عن العصور القديمة ، والتي ألفها سبون Spon . المبحث الثامن ، عن الصنوج والجرسيات والآلات الموسيقية الأخرى عند الاقدمين . ونرى في بداية هذا المبحث . رسماً يصور ثلاث باخیات ، وهو رسم منقول عن رسم بارز ينتهي إلى روما القديمة . وتبعد هؤلاء الباخیات في حركة رقص ، وهن يضربن الصنوج الواحدة بالأخرى . بالطريقة نفسها التي يتبعها المصريون اليوم .

(٩) « كيبلل الربه الكبرى تحمل فوق رأسها تاجاً على هيئة أبراج (المدن) تقع مراكزاً الصنوج ذا الصوت الغليظ من أجل جوقتها الابدية » . [ بروبرتوس ، الكتاب الثالث ، القصيدة الخامسة ، البيت ٣٥ ]

(١٠) كذلك يذكر كليمانس السكندرى ( التربية ، الكتاب الثاني ، الفصل الرابع ، ص ١٦٤ ) أن المصريين ، في عصره ، كانوا يذهبون إلى الحرب على نغمات الدفوف ، ولكنه لم يشير إلى الصنوج ، ويكفى بالقول بأن العرب يستخدمون الصنوج كآلة ( موسيقية ) عسكرية .

(١١) « قال داود لرؤساء اللاويين ، من أجل أن يقرروا أن يكون

- ٣٦٦ -

اخوتهم مغنين على الآلات الموسيقية ( من الواضح أن السرور يدوى في الأعلى من صوت الها رب والقيثارة والصنج ) .

[ سفر أخبار الأيام الأول ، الاصحاح الخامس عشر ، الآية ١٦ ]

(١٢) « وكان المندثرون بالكتان يدقون الصنج والأعواد والقيثارات وهم واقفون عند الناحية الشرقية من المذبح » .

[ أخبار الأيام ، الثاني ، الاصحاح الخامس ، الآية ١٢ ]

(١٣) « كانوا موزعين على الصنج والأعواد والقيثارات في خدمة منزل الرب بجوار الملك » .

[ أخبار الأيام الأول ، الاصحاح الخامس والعشرون ، الآية ٦ ]

(١٤) « وأخذ بنو اسرائيل بأسرهم تابوت العهد من الرب بسرور غامر وهم يدقون الطبول ويعزفون على النغير والصنج والها رب والقيثارة ،

[ أخبار الأيام الأول ، الاصحاح الخامس عشر ، الآية ٢٨ ]

( وجدير بالذكر هنا أن آلة التابل التي سبق ذكرها تأتى في النص العربي على أنها الرباب - المترجم ) .

(١٥) ثم أخذ داود ومعه بنو اسرائيل كلهم في غنا ، الاناشيد في حضرة الرب بكل جسارة على القيثارات والأعواد والطناير والصنج ،

[ أخبار الأيام الأول ، الاصحاح الثالث عشر ، الآية ١٨ ]

وكذلك : السفر نفسه - الاصحاح الخامس عشر ، الآية ١٩ ، الاصحاح السادس عشر ، الآياتان ٥ ، ٤٢ ، الاصحاح الخامس والعشرون ، الآياتان ١ ،

٦ وكذلك المزمور ١٥٠ الآية ٥ .

(١٦) « والآن يردد جيل ابداً الوعر صدى الصوت ، بينما كان الطفل الوليد يطلق الصرخات من فمه كانوا تارة يدقون على الدروع المستديرة بالقضبان المعدنية وتارة على الخوذات الجوفة .

كانت هذه ملماً للكوربيتيس ، وتلك كانت من صنع الكوربياتيس . لقد خفى الأمر على الرب ، وغابت عنه صورة الفعل القديم . وأخلت رفيقات الربة يحركن الصنج البرنزى ويقرعن الطبول ذات الصوت الغليظ ، لقد اتخلن من الخوذات صناجاً ، ومن الدروع طبولاً ، وأعطت المزامير ، كما بهما من قبل - الحانا فريجية » .

[ أوفيديوس ، التقويم ك ٤ ، بيت ٢٠٧ وما يليه ]

(١٧) « كي لا اشاهد المهرجان الفريجى ، ولا اهز الصنج بيدي » .

[ نونوس ، الديونيسيات ، الكتاب الأربعون ، البيت ١٥٦ ]

(١٨) « ايتها المؤسيات احضرن لي مزامير واهززن الصنج ، وضعن الثيرسوس ( رمز الاله باكتخوس ) فى يد الاله المفنى ديونيسوس » .

[ نونوس ، المرجع السابق ، الكتاب الأول ، البيتان ١١ ، ١٢ ]

- « كانت حاملات الصنج من رفيقات الربة يقرعنها بآيديهن » .  
[ أوفيديوس ، التقويم ، الكتاب الثالث ، البيت ٧٤٠ ]

(١٩) « قدمنا القربان المقدس خمس مرات في يوم واحد ثم أخذت  
سبعين اماماً في قرع الصنج ، أما الآخريات فكن يطلقن صيحات كالولولة » .  
[ سترابون ، الجغرافيات ، الكتاب السابع : ص ٢٩٧ ]

(٢٠) يأتي هذا العيد في الحادى عشر من قمر شهر ربىع الاول ،  
ويختلف به عشية الثانى عشر منه . وفي هذا الوقت تتجمع كل فرق الففرا  
(الطرق الصوفية) عند أقرب أحفاد محمد ، والذى ينتسى مباشرة اليه .  
والذى يكون حيا في هذا الزمان (وفي الوقت الذى كنا فيه في القاهرة ، كان  
هذا الرجل يتمثل في الشیخ البکری ، وفي میدان برکة الأزبکیة یمارس  
هؤلاء رقصات (الذكر) الخاصة بفرقهم . فهو لاء يرقصون وهم یستتدرون  
ضاربين بآيديهم ، وأولئك ملقين برعوسهم تارة إلى اليمين وأخرى إلى الشيسال  
وفريق ثالث یتماسك بالأيدي وهم یرقصون ، وبعض هؤلاء لا یتماسكون  
الا بالأصابع ، وفريق رابع او خامس یشون فقط فوق أطراف أصابعهم وهم  
يبحلون دون أن تفارق أرجلهم الأرض . وآخرون یرقصون دون أن  
یتماسكوا لا بالأيدي ولا بالأصابع ، وغيرهم یهتزون بطرق مختلفة ویغمضون  
أعينهم دون أن یستدروا حول أنفسهم ، ولكنی نقدم فكرة عن هذه الأنواع  
من المفلات باللغة التنوع ، والتي تصاحبها عادة ضجة الآلات شديدة الصخب  
كثيرة الجلبة ، فلا بد أن نصف بالتفصيل كل ما هو خاص بكل واحدة من  
هذه المفلات . وهذه كثيرة العدد لحد يكفى لتوفير مادة تشغله مؤلفاً خاصاً  
بهما .

(٢١) ليلة الرؤية أي ليلة الظهور ، وهي عشية (بدء) رمضان ،  
وفى تلك الليلة يجتمع شيوخ ست طوائف من تجار السلع الاستهلاكية  
وهم :

١ - شيخ الطحانين - ٢ - شيخ الفرانين - ٣ - شيخ المزارين  
(الذين يقومون بالذبح) - ٤ - شيخ المزارين (باعة اللحوم) - ٥ - شيخ  
تجار الزيت والسمن - ٦ - شيخ تجار الفواكه . يجتمعون بمحتسبى  
القاهرة الكبير ومصر العتيقة وبولاق | المحتسب هو مفتش الشرطة الذى  
يراقب الموازين والمكاييل | وبعد ذلك يتوجهون معاً إلى القاضى ، تعطى لهم  
كل الآلات الموسيقية العسكرية وهى الدفوف والطبول والصنوج (الكاس)  
والمزامير والأبواق . وهناك ينتظرون عودة البريد الذى أرسله القاضى إلى  
بركة الحجى لكي يراقب ظهور الهلال ثم يأتي ليخبره بالأمر ، وبمجرد أن  
يعود هذا الرجل ويخبره بظهور الهلال يحرر القاضى حجة بذلك . بحضور  
مشايخ طوائف التجار الستة والمحتسبيين السلاطنة ، ويأمر بيده الصوم  
ويطلب إلى الآخرين أن يذيعوا ذلك في كل أحياء المدينة . وعلى الفور يطوف  
هؤلاء مصحوبين بالملوك نفسه الذى كان قد صحبهم عند مجئهم ، بأحياء

المدينة المختلفة ، ويطلبون الى خدمهم أن ينادوا : صيام ، صيام ، ثم يعودون الى بيوتهم يصحبهم الموكب ذاته .

(٢٢) عيد بيرام او الفطر او بالاحرى عيد انتهاء الصوم يأتى بعد ثلاثة يوما من عيد الرؤفية . ويبدا منه عشية اليوم الأول من شهر شوال . ومنذ بزوغ النهار يسحب المدفع ويتوقف الصوم ، ويرتدى الناس ملابس جديدة .

(٢٣) يتم الاحتفال بهذا العيد في الثامن عشر من شوال ، وفي هذا اليوم تتجمع كل الطرق الصوفية في ميدان قرة ميدان ، كل واحدة منها مع برقها والآلات الموسيقية الخاصة بها . ويسير على رأس هذه الطرق أمير الحج أو قائد مسيرة الحجاج . وشيخ البلد أو رئيس المدينة . والجنود من الأسلحة المختلفة . ومع هؤلاء تطوف الفرق الصوفية بالمدينة ، على هيئة موكب (زفة) ، في أحيائها المهمة والتي تزدحم بالسكان .

(٢٤) يجيء عيد فيضان النيل بعد أن تسقط النقطة ، حين يزيد منسوب النيل ليبلغ ستة عشر ذراعا . وعندئذ يتم قطع الجسر بحضور شيخ البلد ، والقاضي ، وكل رجالات المدينة وكبار ضباط الفرق العسكرية المتجمعة هناك . وأثناء قطع الجسر ، تسير الشعارات ويأتي موسيقيو البلد لكي يعزفوا الموسيقى التي وضع ، كما سبق أن قلنا في أحد المقامات أو الأمان السابقة :

ويطلق العامة اسم النقطة على القطرة التي تفقد مياه النيل بعدها صفاءها وتتذكر ويميل لونها نحو الاصفار . ويعبر يوربيديس ، عند حدبه عن هذه الظاهرة ، في تراجمته هيلينا ، على هذا النحو ، من البيت الأول وما يليه :

« ان هذه هي روافد النيل الجميلة جمال العداري ، التي تروي ارض مصر وحقولها بالثلج الأبيض الذائب بدلا من قطرات الندى السماوية » .  
| يوربيديس ، هيلينا ، البيت الأول وما يليه |  
وكان قدماء المصريين يحتفلون في هذا الوقت نفسه بعيد مولد أبيس ، أو التجل الالهي Théophanie وكان موضوع هذا العيد هو نفسه هنا وهناك أي الاحتفال بفيضان النيل ، وان يكن يتخذ في الزمن القديم قياما من الرمزية ، وعندما نجرده مما كانت تختلفه من أسرار فسنجد أنه كان ينال قدرأ من الاحترام لا يقل عما يناله اليوم ، واليكم تفصيل مسهب للغاية لكل مظاهر الاحتفال التي كانت تتم في هذه المناسبة منذ نحو ستمائة عام ، يوردها لنا الشيخ شمس الدين محمد بن أبي السرور الابكري الصديقى فى كتابه المسماى : النجوم الضالة\* ، ونحن بدورنا ، نورده هنا ، نقا عن

---

\* وصحة الاسم هو : محمد بن محمد بن أبي السرور شمس الدين الابكري الصديقى المصرى ، المعروف بابن أبي السرور الابكري . أما مؤلفاته =

ترجمة هذا النص والتي ضمنها المسوبي سلفستير دى ساسي في مؤلفه :  
*Notice et Extraits des manuscrits de la Bibliothèque Impériale,*  
*Tom I, Page 272.*

ونظن أن هذا الوصف لن ينال اهتمام من شاهدوه بأنفسهم حينما كانوا يشاركون في حملة مصر ، فقط ، وإنما سينال كذلك اهتمام كافة القراء :

« عندما يصل منسوب النيل إلى ستة عشر ذراعاً يبدأون في قطع المبسوور لتسهيل الملاحة فوق الأراضي وتجري في الترع في كافة أنحاء مصر ، ويكون هذا اليوم يوم عيد ، وفيما مضى قبل شق الخليج الحاكمي . كان هذا القطع يتم عند خليج القنطرة ، وفي تلك الأيام . كان يوجد خص يظل على فم الخليج ، يجلس فيه المحاكم أو الأمير لشاهدة عملية الفتح ، وعندما يقبل هذا اليوم كان السلطان أو من يقوم مقامه . يخرج على ظهر حصان من القصر ، ليتجه إلى مصر العتيقة على شاطئ النيل ، عند موضع يقال له دير النحاس حيث كان يتربجل عن حصانه . وكان يوجد هناك قاربان يزدانتان . كلاهما باسم السلطان ، وتجملهما الزينات المختلفة ، ويصعد السلطان وكبار حاشيته إلى القارب الأول المسمى الحراكة ، أما الثاني ويسمى ذهبية فيكون من نصيب باقي الحاشية ، وكانت توجد في الموضع نفسه قوارب لا حصر لها ، مختلفة الأشكال ، تتناقض فيما تتجمل به من زينة . وكان يصعد إليها القوارب والأسطوanel من أصحاب هذه القوارب . ويتجه قارب السلطان تتبعه القوارب الأخرى إلى جزيرة الروضة . وتقص هذه الجزيرة التي تقع تجاه مصر العتيقة ، بين الندراع الكبير للنهر والندراع الملاع عند سفح هذه المدينة بالبيوت والقصور ، وعندما ينزل السلطان إلى الجزيرة . يمتطي جواهه ويتجه إلى المقاييس الواقع عند منتصف سرير النهر . ويدخل إلى هناك ومعه كل حاشيته . ويلقى فيه الزعفران مشبعاً بماء الورد ، وبعد أن يؤدى صلاته نقام له وليمة فاخرة . وبعد أن تنتهي الوليمة . يقترب قاربه الذي نغطيه الطنانس المذهبة ، من أسوار المقاييس فيصعد إليه . ويعود مع كل القوارب الأخرى التي رافقته ، على أصوات الصواريخ وأنغام الآلات الموسيقية . وعندما يصل قريباً من مصر . يأمر بتحويل مسار قاربه نحو فم الخليج الذي يدخل إلى القاهرة . ويظل السلطان طول طريقه . سواء وهو على الأرض أو فوق

كما يوردها المؤرخ الإسلامي الكبير الأستاذ محمد عبد الله عtan في كتابه « مؤرخو مصر الإسلامية » ، فهي : عيون الأخبار ونرفة الأمصار ، النزهة الزهية في ذكر ولاة مصر والقاهرة المعزية ( ولعل هذا هو الكتاب المقصود ) الروضة المناسبة في أخبار مصر المحروسة . المنح الرحمسانية في الدولة العثمانية . اللطائف الربانية على المنح الرحمسانية . بالإضافة إلى مختصر من وضعه هو لخطط المقريزى أسماء قطف الأزهار من الخطوط والآثار . وهكذا لا نجد كتاباً لابن أبي السرور باسم الذي يشير إليه المؤلف هنا ولعل ترجمة المسوبي دى ساسي هي المسئولة عن وجود كتاب بهذا الاسم . ولعل الأمر كذلك تصرف من جانب المترجم الكبير اقتضته ضرورة ما .  
 (المترجم)

النيل . في ذهابه وفي ايابه . يلقي بقطم ذهبية وفضية . ويأمر بتوزيع الفاكهة والحلوى وأشياء أخرى مماثلة على الشعب ، أما الجسر الذي كان يأمر بفتحه فيشبعه جدارا ضخما من الطين يعلو أمام القنطرة ، وكان السلطان أو من يقوم مقامه يعطي بمدينه الاشارة إلى الناس المولكين بفتح السد ، والذين كانوا مسكونين بالمجارف في أيديهم ، (والليوم فإن اليهود والخوارين في القاهرة هم الموكولون بهذه المهمة كل عام بالتبادل) « وعلى الفور يتم هدم الجسر الذي يتهاوى في لحظات . ويمتطرى السلطان جواهه من جديد ويعود إلى قصره . ومنذ أصبحت مصر تحت السيطرة العثمانية ، فإن البكلر بك<sup>\*</sup> هو الذي يقوم بأمر هذا الاحتفال ، فيخرج على حسانه من القلعة في الصباح . ويتجه إلى بولاق . حيث يجد قوارب نهرها الزينات معدة له ولللامراء وللصناجق عند الارسيتال (دار الصناعة) . فيقلع تبعه كل القوارب ، وخلال هذا الوقت يطلق عدد كبير من طلقات المدفع ويتجه البكلر بك جنوبا حتى مقاييس النيل في جزيرة الروضة ، ويتم هذا في الوقت الذي لم يزل منسوب النهر فيه ناقصا بقدر العشرين قيراطا . عن تلك السنة عشر قيراطا التي ينبغي للفيضان أن يبلغها ، ويبقى هناك حتى يصل منسوب الفيضان إلى هذا الارتفاع ، فإذا كان الفيضان يتم في بطة ، فإنه يبقى هناك ليوم أو يومين زيادة على هذا المدى ، وفي هذه الأثناء تند القوارب ، وتقام تلك الدمى من الطين والتي يسميتها القوم عروسة والتي يزيتونها بعنایة ، وتقام كل ضروب الألعاب والتسليمة ، في اليوم الذي يشاء فيه البكلر بك أن يأمر بفتح الخليج ، فإنه يقيم قبل شروع الشمس مأدبة فاخرة للصناجق والماويشبية والمنفرقة وبقية الفرق العسكرية في الخامسة . وبعد المأدبة يوزع القفاظين على كاشف وشيخ عرب الجزيرة ومبشر المؤن والآخرين كثيرين من ضباط الجيش والشرطه ، ثم يدخل بعد ذلك ومعه كل موكيه إلى القوارب ويتجه على أنغام الدفوف إلى الجسر فيأمر بفتحه ، ويمر من خلال الفتحة لكي يعود إلى القصر .

ودائما ما كنا نبدي التفوه رفضاً مما لتصديق أن تكون هذه العروسة المصنوعة من الطين ، والتي دار الحديث بشأنها في هذا الاقتباس . صورة أو أثراً لتلك الممارسة الهمجية التي كان يأتي بها ، فيما يزعمون ، قديماً المصريين عندما كانوا يغرون ، كما يقال ، في ذلك الوقت عذراء مصرية شابة ، فهذا لا يتفق قط مع حكمة مؤسسيتهم وأنظمتهم ، وما يحملنا على الاعتقاد بأننا لستنا على خطأ فيما نذهب إليه ، هو أنها نقرأ في مقتبس آخر للمؤلف نفسه . ترجمه بالمثل المسيو سلفستر دي ساسي يتحدث فيه عن بركة الرطل المسماه اليوم ببركة الأذبكية : « يأتي اسم هذه البركة من اسم العامل الذي كان يقوم بصنع الموازين الحديدية (الرطل) ، فقد كان مسكنه يوجد قريباً من هذا الموقع . وكانت تدور فيه (أى في هذا الموقع) الأعياد

---

\* وهو الاسم الذي يطلقه البكري على ولاة مصر العثمانيين - المترجم .

وضروب اللهو عندما كان يمتهن بمياه النهر ، فتتجول فيه ألف القوارب ، وتشكل منظراً من أبهج المناظر لعيون ساكني البيوت المحيطة بها ، وعندما تجف المياه يبدر الكتان والبرسيم . وكانت تقام في هذا الموضع فيما مضى ، في الأول من شهر توت مسرحية هزلية تمثل زواج الخليج الناصري بهذه البركة : فكانت تحرر حجة أمام رجل يرتدي زي قاض ، وفي حضور شاهدين ، ويظل هؤلاء الرجال في هذا المكان طوال الليل ، وفي اليوم التالي ، يعرض على عيون الناظرة منسوجاً أبيض اللون به بقع حمراء ، وهي ما يمثل أمارات يتأكد بها العريس الجديد من عذرية زوجته . وقد أوقف هذا التمثيل الهزل في بداية القرن الثامن الهجري ( الرابع عشر من التقويم المسيحي ) ، ولم يكن المؤلف ، يقيناً ، ليسمى هذا الحفل بمسرحية هزلية لو أن الهدف منه كان اغراق عذراء شابة في النيل ، لكن الأمر الأكثر ترجيحاً هو أن قدماء المصريين ، الذين كانوا يحولون إلى رموز كل الأحداث التي تنتهي إلى نظام الأسياء في الطبيعة والتي يقدمون عنها مشاهد تبجيلية ، كانوا يزورونها بتمثيلهم الدين الصامت ، كانوا قد تخيلوا كذلك مرمزية الزواج بين الخليج والبركة وقدموها مملاة في شكل باتوميم أي تمثيل ديني صامت ، لم يعد يؤدى ، مع مرور الأيام ، بالقدر نفسه من الاحترام الذي كان المصريون القدماء يولونه أيام بلا جدال ، ولذلك فقد انحدر إلى هذا الضرب من التمثيل الهزل وتم ايقافه ، ومع ذلك فلا يزال القوم يمتلون هذه العروس بكتلة من الطين ، تقام على بعد أقدام عديدة من السد .

(٢٥) ذلك هو المعنى نفسه الذي ينسبه ، في هذه الحالة إلى الكلمة جبر ، برغم تعارضها مع المدلول المعتمد .

(٢٦) قلنا بعض شيء عن ذلك في دراستنا للوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر .

(٢٧) يرحل هذا الباشا من القسطنطينية عادة بعد العيد الصغير الذي يحل بعد الثلاثين من رمضان ، ويهبط إلى الإسكندرية حيث يبقى حتى نحو نهاية شهر ذي الحجة : وعندما يصل إلى القاهرة ، تذهب كل السلطات المدنية والعسكرية إلى موكب كبير إليه ، تصحبها كل الآلات الموسيقية التي تستعمل في الاحتفالات العامة التي قدمنا حصراً عنها من قبل ، ولا يدوم هذا الاحتفال إلى ما بعد الظهر .

(٢٨) هذا الرقص الذي يمثل ايقاعه وزنا ( مازورة ) من ثلاثة أوقات ، أليس له بعض تشابه مع رقص الساليين ، والذي يشير إليه هوارتيوس ( هوراس ) في هذين الbeitين :

« بأقدام يضماء يهزون الأرض ثلاثة على عادة الأسلام »

( هوراس ، الأغاني ، الأغنية الأولى - البيت ٢٧ )

(٢٩) ومع ذلك فقد راقبنا واحداً من الأعياد بما لنا فيه أن هذه الآلة

الموسيقية لا تستخدم في الاحتفال به . وهذا العيد الذي نجهل غرضه ومناسبته معاً يسمى عيد النحر أو عيد الذبائح ، وهو يجئ كل عام في العاشر من القمر الذي يظهر في بداية شهر ذي الحجه ، ويحتفل فيه بصلوات أكبر من المعتاد تتم في المساجد ، ويتجمعون أكثر عدداً من المألهوف للطرق الصوفية المختلفة ، حيث يأتي الفقرا المنضمون إليها للصلوة وأداء أذكارهم أمام الأضرحة التي أقيمت للشيوخ الذين يجلهم المسلمون باعتبارهم أولياء ، كذلك تتجمع هذه الطرق عند الأحياء من الشيوخ ، سواء كانوا من رجال الدين أم من رجال الشرع ليتلووا بعض سور ( أو أرباع ) من القرآن ( الكريم ) مع بعض الترانيل الدينية ، ويستخدم الفقرا في هذه الأنواع من الانسادات كل ما لديهم من قوة ومدى في الصوت ، وتكون نغماتهم ، أو بالأحرى ، صرخاتهن في بعض الأحيان باللغة العنف حتى لتنظيمهم حشداً من المتعوهين أو المحبولين أكثر مما تظنهم رجال دين ورعين يمثلون زهداً وخشوعاً .

## المبحث الرابع

### عن الآلات الصالحة شبه الجرسية

يوجد في مصر ، كما يوجد في أوروبا ، نوع من الآلات الموسيقية ، تنتمي في جزء منها إلى الجرسيات ، وفي جزء آخر إلى تلك الآلات التي يقتصر دورها على مجرد احداث الصخب ، وحيث لا نستطيع ، دون أن نحدث خلطنا أن نصنفها لا في هذه الطائفة ولا في تلك فقد عزمنا على انشاء طائفة خاصة بها وحدها ، وذلك بأن نشير إليها باسم **الآلات الصالحة شبه الجرسية** وهذا النوع من الآلات ، هو ما نعرفه اليوم باسم **دف البابسك**<sup>(١)</sup> .

ونستطيع أن نحصى عند المصريين ، حيث تتنوع آلات الإيقاع ويكتنر عددها بما هو الحال ، ربما ، عن أي شعب آخر من شعوب العالم ، أربع آلات مختلفة من هذا النوع وحده ، ولكل واحدة منها اسمها الخاص ، بالإضافة إلى الاسم النوعي الذي يطلق عليها . وهكذا ، فحين نشير إلى هذه الآلات باسمها الشخصي فإننا نسميها دف أو دائرة ، أما الاسم الأول فهو كلمة صوتية<sup>\*</sup> تحاكي الصوت الذي تحدثه الآلة عند الضرب عليها ، وتأتي هذه الكلمة من الفعل دف بمعنى ضرب ، وهي كذلك قد جاءت من الأصل نفسه الذي جاءت منه الكلمة العبرية تف ، أو أنهما بالأحرى كلمة واحدة جاء نطقها رقيقا في الأولى ، ولفظت على نحو أشد في الثانية<sup>(٢)</sup> ، أما اسم دائرة فيشير إلى الاستدارة ، أي يشير إلى الآلة عن طريق وصف شكلها .

\* كلمة يحكي جرسها صوت الشيء الذي تصفه (المترجم)

وكمبرى هذه الآلات الأربع هي البندير ، وهى مكسوة بجلد عنزة ، أما الوصلة ، أو الدائرة نسبيبة العريضة التى يلتصق عليها الجلد فيثقبها ، فى سطحها ، بين مسافة وأخرى ، أربعة ثقوب تتسع بقدر يكفى لأن تعلق فيها شريحتان صغيرتان دائريتان من الصفيح ، اثنتان فى كل ثقب ، وفى داخل الآلة توجد ثلاثة ، خمسة ، أو سبعة أوتار من معى الحيوان مشدودة ، ونضيف عند ترددتها ، إلى رنين هذه الآلة ، الرنات التى تحدثها ، ويصل قطر هذا الصنف من الدفوف إلى ٤٠٠ مم .

وهناك سنتف آخر من الدفوف ، له على وجه التقريب ، الأبعاد السابقة نفسها ، وهو يختلف عن الصنف السابق فى أنه يخلو من الأوتار المشدودة بداخله ، وفي أنه يحمل حلقات صغيرة بدلاً من الصفائح الصغيرة المستديرة التي تتعلق بالثقوب التي ثقبت بها الوصلات .

اما الصنف الثالث من هذه الدفوف فيحمل اسم طار . وهذه الآلة الموسيقية أصغر حجماً من سابقتها ، ويكسوها كذلك جلد عنزة ، وتتدلى منها بالمثل صفائح مستديرة من الحديد ، تتعلق في كل ثقب من ثقوب الوصلة في محيطها ، اثنتين اثنين ، ولكنها لا تحمل قط أوتاراً مشدودة، بداخلها .

ويسمى الصنف الرابع من الدفوف باسم الرق ، وهو أصغر صنوف الدفوف جمِيعاً ، وليس له بالمثل أوتار مشدودة بداخله ، ووصلته كذلك مزودة بشرائط مستديرة من صفيح الحديد مثل الدفوف الأخرى ، ولكنه مكسو بجلد ( سمكة ) بيافص .

ولا يمكن للمرء أن يرتاب في أن هذا النوع من الدفوف يعود إلى عصور ضاربة في القدم ، وينسبه الشعراء تارة إلى الفردوس<sup>(٣)</sup> بيانط<sup>(٣)</sup> وتارة أخرى

---

\* كمان الآلة كيبييل (المترجم) .

الى الباختيات<sup>(٤)</sup> ، وهو بصفه عامة ستدبر الشكل ، ويفطبى سطحه الأعلى ( أحد وجهيه ) بجلد<sup>(٥)</sup> ، أما وجهه الآخر ففارغ أى لا يكسوه الجلد فطر<sup>(٦)</sup> ، ومع ذلك فبدلًا من الضرب عليه بالأيدي فقط ، على نحو ما كان يفعل الأقدمون<sup>(٧)</sup> ، فان المصريين - اليوم - ينقرون عليه بأصابع اليد اليسرى التي تمسك به ، الى جانب الضرب عليه باليد اليمنى ، وحيث أن أصابع اليد اليسرى لا يمكنها أن تصلك الى بعيد ، فهي لا تنفر الا بالقرب من حواف سطح الدف ، ولذا تكون النغمات المتولدة عن ذلك ، أكثر حدة بكثير عن تلك التي تحصل عليها بالضرب باليد اليمنى ، عند المركز ، مما يؤلف بين هذين النوعين من النغمات تناقضيا لا يسبب نفورا من أى نوع عند سماعه ، كما أنه يجعل من ايقاع هذه الآلة أكثر تنوعا وأثرا وقعا .

ولم يكن الأقدمون يعرفون ، فيما مضى وفيما هو مرجع كذلك ، هذا الفن ، ( فن الضرب عليه ) أو على الأقل فان ما نقرؤه عند الشعراء يحملنا على الظن بذلك ، فلم يكونوا يحصر من هذه الآلة الا على نغمة حادة ذات صخب<sup>(٨)</sup> بحاء بعض الشيء<sup>(٩)</sup> .

ويختلف هذا الصنف من الدقوف ( الرق ) كذلك عن ذلك الذي يستخدمه المصريون المحدثون في أن رق الأقدمين كان مكسوا بجلد بقرة<sup>(١٠)</sup> في حين يكتفى رق المحدثين بجلد عنزة أو سمرة بياض .

وفي الوقت نفسه فيبدو أن استخدام هذا النوع من الآلات الموسيقية قد ظل ، منذ العصور بالغة القدم وحتى اليوم شبه مقصور على النساء ، فقد كانت نسوة العبريين هن اللاتي يضربن عليها ، كما لا يرى المرء هذه الآلة عند الاغريق والرومان الا بين أيدي السيدات ، واذا كان القوريبيانط يستخدمونها فذلك لأنهم قد تنازلوا عن جنسهم ( ذكورتهم ) عندما جردوا

أنفسهم من عضو الاخ hacab ، أما فقرا ( دراويش ) مصر ، الذين نجد لفلاتهم ورقصاتهم ( أذكارهم ) صلة قربى حميمة بحفلات ورقصات القوريبيانط ، فحيث أنهم قد تخلوا من كثير من القيود والقواعد التي وضعها النبي أو التي تضمنتها تشريعات أخرى جاء بها الدين الاسلامي ، والتي حرم بموجبها على المسلمين ممارسة الموسيقى ، فانهم يستخدمون الآلات الموسيقية في أذكارهم ، وان لم يكن هؤلاء المتصوفين يسلون خروجا على النظام الدينى أو المدنى .

ومع ذلك فلن نقدم أمثلة على أن الآلاتية ، وهم الموسيقيون المحترفون في هذا البلد ، يستخدمون ، في بعض الأحيان ، هذا النوع من الدفوف ، فهم يضربون عليها بين وقت وآخر ، لكن هذا أمر نادر الحدوث لعدم الالتصاق بهم أن ننظر إليه باعتباره سلوكاً معتاداً . وما لا جدال فيه أن العلاقة القائمة بين أسلوب استخدام هذه الدفوف جميعاً ، في مصر اليوم ، وبين الأسلوب الذي كانت تستخدمه بها الشعوب القديمة هي علاقة واهية للغاية ، فقد قبل العبريون هذه الآلة في كل احتفالاتهم الكبرى ، العامة ، الدينية والدنيوية فكانوا يستخدمونها سواء عندما ينقلون تابوت العهد من مكان لآخر (١) أو عندما كانوا يتوجهون بالشكر إلى الله على بعض الأحداث السعيدة التي تجري لأمتهم (٢) ، وبعد أن يحرزوا نصراً ما (٣) أو أثناء رقصاتهم وأغانياتهم الدينية (٤) وفي عيد مولد (القمر) الجديد (٥) وعند استقبال شخص ما والسير أمامه بشكل تشريفي (٦) أو عند وداعه وهو ينصرف (٧) وفي المأدبة (٨) والألعاب (٩) وفي مباريج ومسرات الشباب (١٠) ... الخ ، ومع ذلك فإنهم لم يكونوا يستخدمونها قط في أوقات الحداد أو السكوارث العامة (١١) . وكانت هذه الآلة عند الإغريق والرومان تدخل للاحتفال بأسرار باخوس (١٢) وريا (١٣) وكبييل (١٤) ، ونادراً ما استخدمت في المسرات الفردية أو المسرات المتذلة ، كما لم يستخدمها العبريون في أوقات الحداد

والكوارث \* (٢٥) .

وعلى العكس من ذلك فان المصريين المحدثين لم يتقبلوا هذا النوع من الآلات في أى احتفالات عامة رسمية أو سياسية ولا في أية مناسبة جاده نعطي بشئ من أهمية ، فاستخدامها عندهم مقصور على المسرات والماهيج العائلية وحفلات الزفاف ، كما عدت وسيلة للترفيه عن النسوة في أسار الحريم ، كما يدخل الدف عادة ضمن الآلات الموسيقية التي يمسك بها المهرجون والموسيقيون الجوالون الذين يسيرون في أثر الغواصي ويصاحبونهن في رقصاتهن ، وكذلك يعد من بين الآلات التي تصاحب المنشدين الذين يقومون بتسلية السوقه على مفارق الطرق وفي الميادين العامة ، وفيما عدا هذه الحالات فاننا لم نلاحظ أنها مستخدم قط اللهم في رقصة جنائزية على جسد فلاح ، تلك التي وصفناها في دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر (٢٦) .

ولا يمكن أن يكون هناك من أصل لهذا التعارض ، بالغ الوضوح ، بين استخدام الأقدمين لهذه الصنوف من المدحوف ، وذلك الاستخدام بالشكل الذي تخلص اليه عند المصريين المحدثين ، بالتأكيد ، الا ما أوصى به محمد المسلمين بأن يبتعدوا عن كل ما يتصل بمارسات وطقوس الديانات الأخرى .

---

\* هذا التكرار موجود في الأصل - المترجم .

## الهواشت :

(١) ظننا أنه ليس هناك فائدة نرجى من أن نأخذ على عاتقنا تقديم هذا النوع من الآلات ، التي قد لا يمثل شكلها ، وقد أصبح مألوفاً لنا ، شيئاً بالغ الأهمية في تفاصيل ، وبالتالي فإننا لم نرسمه ولم نحفره .

(٢) يلفظ الأسبان هذا الاسم نفسه أدو فيه ويكتبونه في لغتهم Adufe ، ولعلهم قد نقلوه عن العرب .

(٣) «لَقَدْ اخْتَرَعَ الْكُورِيَّانْتِيسْ مِنْ أَجْلِي هَذَا الْقِرْصِ الْمُسْتَدِيرِ للطَّبْلَةِ وَالْمُصْنَوْعِ مِنْ أَجْلِدِ» [١٢٤] يوريبيديس ، الباحثيات ، البيتان

— «كانت هذه ملكاً للكوريانتيس ، وتلك كانت من صنع الكوريانتيس لقد اتخذن من الخوذات صناجاً ومن الدروع طبولاً» [١٢٥] أوفيديوس ، التقويم ٢ ، الكتاب الرابع ، البيتان ٢١٠ ،

(٤) «ان طبول الربة الأم ديا من اختراعي» [٥٨]

[يوريبيديس ، الباحثيات ، البيت ٥٨]

(٥) « طبول طيبة الرقيقة سوف تقرع » [٣٣]

[بروبرتيوس ، الكتاب الثالث ، قصيدة ١٥ ، البيت ١٥]

(٦) « الطبول المجهفة » [٥٣٧]

[أوفيديوس ، مسخ الكائنات ، الكتاب الثالث ، البيت ٥٣٧]

— « سيدهب أنصاف الرجال وتنق الطبول المجهفة » [١٨٣]

[أوفيديوس ، التقويم ، الكتاب الرابع ، البيت ١٨٣]

(٧) نلاحظ بين النقوش في الكثير من المعابد القديمة في مصر العليا ، فوق الأعمدة الأخيرة من واجهة المعبد الكبير في جزيرة فيله ، وفي الطيفانيون الصغير بدندرة ، وفوق افريز المعبد الكبير في الموقع نفسه ، رسوماً لأشخاص يعزفون على هذا النوع من الدفوف ، وظهور أيديهم اليمنى مبسوطة فوق وسط الآلة .

وقد قدم سبون Spon في بحوثه المثيرة عن العصور القديمة ، من ١٥٥ رسماً نقلهما عن ميداليات قديمة يمثل أولئماً أحدى الباحثيات أما الآخر فيرجع أن يكون لكاهنة تمسك بيدها دفوفاً شبهاً بشبيهة بتلك التي تتحدث عنها هنا ، وإن يكن من يمسكون بهذه الآلات هنا يفعلون ذلك باتجاه أكثر ميلاً ، فيما ييدو ، مما يفعل الأشخاص الذين لاحظناهم على المعابد القديمة في مصر ، مما أدى بنا أن نلمح عند سبون جزءاً من وصلات دف الباسك ، كما نجد أصابع اليدين اليمنى واليسرى متبااعدة في شخصوص سبون

مما يؤدى بنا لأن نفترض أنهم ربما كانوا يأتون ببعض الحركات ويضربون في الوقت نفسه على الدف ، على نحو ما يفعل اليوم من يمارسون الضرب على هذه الآلات ، في حين ان أصابع العازفين ويدهم اليمنى ، في الرسوم الموجودة على جدران المعابد القديمة في مصر تكون مبسوطة ومضمومة الى بعضها البعض ومشدودة ، أما أصابع اليد اليسرى فلا تراها في الرسوم ، وان يكن هذا الاختلاف عائدا ، فيما نظن ، الى أسلوب فنانى هذه المعابد القديمة الذين كانوا ، جميعا ، يصفون شيئا من التصلب الى حركات رسومهم .

(٨) « وكان الصدى المتناغم يصدر عن قرع الطبول » .

[ نونوس ، الديونيسيات ، الكتاب السابع والعشرون ، البيت ٢٢٩ ]

- « بصوت الطبول المدوى » .

[ يوريبيديس ، الباحثيات ، البيت ١٥٥ وما بعده ]

- « كيبيسل بالقرب من مراعى الرببة الفريجية ، حيث يدوى قرع الصنج وصوت الطبول » .

[ كاتوللوس ، ك ٥٩ ، بيت ٤٠ ]

(٩) « وفجأة قرعوا الطبول التي لم تكن ظاهرة للعيان فصدر عنها صوت أحش » .

[ أوفيديوس ، مسخ الكائنات ، الكتاب الرابع ، البيت ٣٩١ ]

(١٠) « خذوا الطلبة المصنوعة من جلد البقر » .

[ يوريبيديس ، هيلينا ، البيت ١٣٦٣ ]

- « ونقرع أيديهن الرقيقة (الطبول) المصنوعة من جلد الثور » .

[ أوفيديوس ، التقويم ، الكتاب الرابع ، البيت ٣٤٢ ]

(١١) « ودادود وكل بيت اسرائيل يلعبون أمام الله بكل أنواع الآلات من خشب السرو وباليدان وبالرباب وبالدفوف وبالبنوك وبالصنوج » .

[ سفر صموئيل الثاني ، الاصحاح السادس ، الآية ٥ ]

(١١) ودادود وكل اسرائيل يلعبون أمام الله بكل عز وبأغانى وعيadan ورباب ودفوف وصنوج وأبواق » .

[ أخبار الأيام الأول ، الاصحاح الثالث عشر ، الآية ٨ ]

(١٢) « فأخذت مريم النبية أخت هرون الدف بيدها وخرجت جميع النساء وراءها بدفوف ورقص » .

[ سفر الخروج ، الاصحاح الخامس عشر ، الآية ٢٠ ]

(١٣) « وكان عند مجيثهم حين رجع داود من قبل الفلسطينى أن الدف ...» .

خرجت من جميع مدن اسرائيل بالغناء والرقص لقاء شاؤل الملك بدفوف وبفرح وبمثلنات » .

[ صموئيل الأول ، الاصحاح ١٨ ، الآية ٦ ]

- ٣٨٠ -

- (١٤) « ليسبحوا اسمه برقض بدب وعود ليرنموا له » .  
[ المزمور المائة والتاسع والأربعون ، الآية ٣ ]  
- « سبحوه بدب ورقض وسبحوه بأوتار ومرمار » .  
[ المزمور المائة والخمسون ، الآية ٤ ]
- (١٥) « ارفعوا نغمة وهاتوا دفا عودا حلوا مع رباب ، انفخوا في  
رأس الشهر بالبوق عند الهلال ليوم عيدنا » .  
[ المزمور الحادى والشمانون ، الآيتان ٢ ، ٣ ]  
( فى الأصل الفرنسي ، المزمور الشمانون ، الآيتان ٣ ، ٤ ، لكننا لم تجد  
النص العربى مطابقاً لهذه الاحالة فكان هذا النصرف ) . (المترجم)
- (١٦) « ويستقبلونه بالتيجان والمساعل ، ويغدوه الجميع وسط الطبول  
والزامير » .  
[ سفر يوديت ، الاصحاح الثالث ، الآية ١٠ ]  
« ولكن ( ايبيت ) قفل عائداً إلى ( ماسفاه ) وطنه ، وقابلته ابنته  
الوحيدة بالطبول والرقص » .
- [ سفر القضاة ، الاصحاح الحادى عشر ، آية ١١ ]  
« ورفعوا أعينهم ونظروا هاهو ذا الحشد ، وجمع متراض يتقى بمعرض  
اختيارة ، وفيه أصدقاء وآخواته في طريقهم اليهم مصحوبين بالطبول  
والموسيقيين وأسلحة كثيرة » .
- [ سفر المكابيين ، الاصحاح التاسع ، آية ٣٩ ]  
(١٧) « لماذا هبت خفية وخدعتنى ولم تخبرنى حتى أتبعد بالفرح  
والأغانى بالدف والعود » .  
[ سفر التكوين ، الاصحاح الحادى والثلاثون ، الآية ٢٧ ]
- (١٨) « وصار العود والرباب والدف والنای والخمر ولائهم » .  
[ سفر أشعيا ، الاصحاح الخامس ، الآية ١٢ ]  
وكان من عادة قسماء المصريين كذلك استخدام الدثوف عند اقامة الوائم  
وهو أمر يلومهم عليه كليمانس السكندرى ، التربية ، الكتاب الثاني ، الفصل  
الرابع . (كيف ينبغي الترقية عن النفس في الولام ص ١٤٣ ج) أما بالنسبة  
لآلات الناي والقيثارة ، والغناء والرقص والتصفيق لدى المصريين ، فانهم  
تعودوا على تمضية أوقات فراغهم بحماس عن طريق مثل هذه الآلات ، وكانوا  
يعرجون عن أحد وعن القواعد المرعية حتى « أنهم كانوا يدقون المصنوع  
والطبول ويقرعون الآلات في صخب » .
- (١٩) « سأبنيك بعد فتبني يا عذراء اسرائيل ، تتزينين بعد بدفوفك  
وتخرجين في رقص اللاعبين » .  
[ سفر أرميا ، الاصحاح الحادى والثلاثون ، الآية ٤ ]
- (٢٠) « يسرجون مثل الغنم رضعهم وأطفالهم ترقصن يحملون الدف

- ٣٨١ -

والعود ويطربون بصوت المزار » .

[ التوراة ، سفر أيوب ، الاصحاح الحادى والعشرون ، اسطران  
[ ١٢ ، ١١ ]

(٢١) « بطل فرح الدفوف انقطع ضجيج المبهلين بطل فرح العود » .  
[ التوراة ، سفر اشعيا ، الاصحاح الرابع والعشرون ، سطر ٨ ]

(٢٢) « والآن أحمل حيث أفعال المغبولات توابع باكخوس ، اللائى  
تدق كل منها طبولا تحت سفح جبل ايدا » .

[ أوفيديوس ، البطلات ، الكتاب الرابع ، البيت ٤٧ ]  
« اما اذا دعا هن أحد الى اعياد باكخوس او اعياد بان او كولياس ، او  
اعياد الخصوبة ، فمن الصعب التحدث معهن اذ تدوى الطبول هناك » .  
[ أريستوفان ، ليسيستراتى ، البيت الأول وما يليه ]  
« وعلى ذلك فان النساء في ترفةهن يقرعن الطبول مرارا لباكخوس » .  
[ أريستوفان ، ليسيستراتى ، بيت ٣٨٧ ٣٨٨ ]

(٢٣) « اي ريا المسنحقة للتقديس ، يا اينة الاسلاف الاول ، يا من  
تقرعنين الطبول ذات التيجان المصنوعة من جلد النور ، والتي تدفع بصوتها  
النشوة والجنون » .

[ أورفيوس ، البيت الأول وما يليه ]

(٢٤) « اتيت الى معبدك المقدس ، ايتها الموقرة ، مبتهجا بالدفوف  
السماوية التي ترقص (على نغماتها) كل الكائنات ، ايتها الربة الفريجية  
يا زوجة ساتورنوس ، ايتها المجلة ، يا مقدمة الحياة ، يا محبة للنجوم ،  
اتيتك سعيدا مبتهجا لأظهر لك ورعى وتقواي » .

[ أورفيوس ، البيت ١١ وما يليه ]  
« حيث تدعون الدفوف والمزامير البيريكونية المصنوعة من خشب  
البنفس » .

[ فرجيلوس ، الانيادة ، الكتاب الناسع ، البيت ٦١٩ ]

(٢٥) « ولا الباخيات حاملات التورسيس ، ولا ضجيج الطبول » .  
[ يوريبيديس ، الكيكلوبس ، البيتان ٦٤ ، ٦٥ ]  
« ولا ضجيج الصنح البرنزى ولا قرع الطبول » .  
[ يوريبيديس ، الكيكلوبس ، بيت ٢٠٤ ]

(٢٦) الغيت عادة استخدام دف الباسك فى الطقوس الجنائزية عند  
المصريين على يد على باشا بالقاھرة فى عام ١٦٢٦ فى شهر مايو ، ومنذ هذا  
التاريخ لم يستخدمه أحد قط فى هذه المناسبات . انظر افكار ومقتبسات  
من مخطوطات المكتبة الأمريكية . المجلد الأول . ص ٢٠٣ .

Notices et Extraits des manuscrits de la Bibliothèque Impériale,  
Tom. I, P. 203.

### الفصل الثالث

حول أنواع الطبولِ<sup>\*</sup> المختلفة المستخدمة في مصر ،  
وحول أطوال كل واحدة منها ، وحول الفرض الذي  
تستخدم فيه ، وطريقة هذا الاستخدام

يكاد يناسب هذا النوع من الآلات الموسيقية إلى تلك الآلات التي  
لا يصدر عنها سوى الصخب المغض ، دون أن يعني ذلك أنه يتعدى علينا  
تمييز نغماتها ، كذلك ، فإن المصريين لا يشرون قط لكل واحدة من طبوليهم  
باسم خاص وإنما يطلقون عليها ، جميعا ، ذلك الاسم النوعي ( طبل )  
ثم يلحقون به صفة خاصة ، من شأنها أن تميّزها عن غيرها من الطبولي أو من  
الآلات الصاجبة .

أما عندنا ، نحن الذين لا نملك سوى نوع واحد من الطبول ، فإننا  
لا نستشعر مثل هذه الحرة ، فاسم واحد يكفيانا وفيه بالفرض ، ولن يكون  
هذا الاسم سوى كلمة صوتية ، تميّز بشكل مقبول نغمة هذه الآلة أو بالأحرى  
أسلوب الدق عليها .

ويمكننا أن نحصى في مصر أصنافاً سبعة من الطبول ، تختلف ستة

\* يستخدم المؤلف هنا الكلمة Timbales وتعنى الدف أو الطبل أو الكوس ، ثم يستخدم الكلمة Tambour التي درجنا على ترجمتها من قبل بالدفوف بمعنى الطبول التي تقترب نغمتها من آلات الصخب المغض ، ولكن لا نسبب حيرة للقارئ فقد اكتفيينا باستخدام الكلمة واحدة هي الطبل في المفرد والطبول في الجمع عند الاشارة إلى هذين النوعين من الآلات الموسيقية ، متصرفين بالحذف والاضافة أحياناً بما يؤدي إلى وضوح المعنى المقصود من قبل المؤلف - المترجم .

منها فيما بينها . بعضها عن البعض الآخر ، سواء في الشكل أو المادة التي صنعت منها ، أما الصنف السابع فيختلف عن السنة الآخر في طريقة الضرب عليه ، وهناك من بين هذه الصنوف السبعة من الطبول ، خمسة تستخدم في المناسبات والاحتفالات الرسمية ، عندما تذهب كل سلطات المدينة مجتمعة نحو المكان الذي تدعوها إليه الدوافع التي أدت لتجتمعها (أى لقيام هذا الاحتفال )<sup>(١)</sup> ، ويتمثل ذلك عادة في الأعياد أو مناسبات المباحث العامة ، وفي هذه الأحوال ، تأتي السلطات الدينية على ظهور بغالها<sup>(٢)</sup> أما السلطات المدنية أو العسكرية فتمنطى صهوات جيادها ، وبصحب هؤلاء وأولئك تلك الآلات الموسيقية عالية الضجيج ، بالعه الصخب ، كبيرة الجلة والطين ، ولن تكون هذه الآلات سوى الزمر والأبواق والصنجوالطبول والدفوف .

أما الطبول التي تستخدم في المناسبات الرسمية الكبرى ، فهي : **النقارية ، والنقرزان ، والطبل الشامي ، أى الطبول السورية ، وطبلة الجاويح ، أى الشاووش**<sup>(٣)</sup> ، **والطبل المجرى ، أى طبل الغرب** . وهذه كلها تصنع من النحاس ، ويكسوها الجلد ، كما هو حال طبولنا ، وإن تكون هذه أكثر تعويضاً بالنسبة لأحجامها ، عما هي عليه طبولنا .

ويشتمل طبل النقارية على طبلتين كبيرتين من النحاس ، من حجمين مختلفين ، وإن ظلا يحافظان بنفس النسب التي تحكم أطوالهما كلديهما ، فيما بينها ، ونحمل هاتان الطبلتان على ظهر جمل أو بغله ، يستخدم في الوقت نفسه مطية لم يضرب عليها ، وتقع أكبر الطبلتين<sup>(٤)</sup> إلى يمينه ، أما الطبلة الأقل حجماً فتوجد عن شماله ، وقد يبلغ قطر كبراهما ٦٥٠ مم من ناحية الوجه A الذي يشكله الجلد الذي يكسو فتحة الإناء النحاسي ويصل عمقه من مركز هذا الجلد C حتى قمة الجزء المحدب B ، فيما بدا لنا إلى نحو ٥٣٢ مم ، ولا بد أن قطر كبراهما يبلغ نحو ٤٣٣ مم ، من ناحية

سطح الجانب A ، أما عمقها ابتداء من مركز هذا السطح C حتى قمة الجزء المحدب B فيصل إلى ٣٢٨ مم ، ويدق على هاتين الطبلتين ، بالتبادل ، بواسطة عصوين X و Y أو بواسطة بيزرين\* من الخشب ، وتسمى هاتان العصوان كما تسمى العصى التي تدق بها الطبول عامة باسم القضابة<sup>(٥)</sup> ، وتنقاوت الضربات التي تدق الطلبة الصغرى في سرعتها في الوقت الذي يضرب على الكبري بضربات تنقاوت بطنا ، طبقا للايقاع الذي ينشده الطبال ، وهو الأسلوب الذي يتبع دوما بخصوص كل صنوف الطبول المزدوجة .

أما النقرزان فيتكون من طبلتين من حجم وسيط أحدهما أكبر من الأخرى حجما وان ظلا يحتفظان على الدوام بالنسبة نفسها فيما بين أبعادها ، كليهما ، ويرجع أن يكون الاسم نقرزان مكونا من نقر ويعني الضجة أو الصوت أو يعني في اللغة القنية المستخدمة في الفاظ الموسيقى العربية الزمن الإيقاعي الذي تحدده رنة الآلة التي تنقر عليها، ثم من الكلمة ذن التي تعبر ، في التركية والفارسية عن الحدث من الفعل ضرب ، وبالتالي فقد يكون معنى هذه الكلمة نقر - ذن : ما يصنع النقر أي ما يحدد المازورة أو الوزن الإيقاعي ، وتستخدم الكلمة ذن (أو زان) هنا ، في المعنى نفسه الذي تستخدم فيه كلمة زدن ، وهي التي تعنى في الفارسية عزف أو ضرب على آلة موسيقية ، سواء كانت هذه الآلة آلة نفخ أو آلة إيقاع أو آلات وترية، فيقال في الفارسية تاي زدن أي عزف على الناي ، ويقال دف ذن أي نقر على دف الباسك (الدف ذي الملاجل الذي سبق أن تحدثنا عنه ) وكذلك طبل ذن أي ضرب على صندوق الطبل ، كذلك يطلق في الفارسية اسم طبل ذن على من يقوم بالدق على الطبل ، وهكذا يكون هناك محل كبير للاعتقاد بأن كلمة نقر - ذن قد

\* البيزر ، مطرقة ذات راسين .

- ٣٨٥ -

تشكلت على النحو الذى استخلصناه ، وأن يكون لها كذلك المدلول نفسه الذى أعطيناها آياه ، ويركب من يقوم بالضرب على التقرزان فوق حمار بحيث تكون على كل جانب من جانبيه أحدي الطلبتين ، وتأتى الكبرى الى يمينه ويمكن أن يبلغ طول قطرها من ناحية السطح A ٣٣٢ مم وأن يبلغ امتداد العمق أو التجويف بدءاً من نقطة المركز C من السطح A حتى قمة الجزء المحدب B ٣٢٥ مم ، وتأتى الطلبة الصغرى الى يساره ، ويقاد يبلغ قطر سطحها A ٢٧٠ مم ، أما عمقها أو طول امتداد تجويفها بدءاً من مركز هذا السطح C حتى قمة الجزء المحدب B فيصل الى ٢١٧ مم ، وأما طريقة الضرب على هذه الآلات فهى نفس طريقة الضرب على التقارير وليس هناك من فرق سوى أن العصوين هنا أصغر حجماً .

**والطليل الشامي أو طبل السوريين** ، عبارة عن طبلة يتتساوى عمقها (أى امتداد تجويفها فيما بين مركزى سطحيها) مع عرضها<sup>(١)</sup> (أى طول قطر وجهها) ، ويبلغ طول قطر وجهها المسطح ٤٨٧ مم ، ولا يزيد عمقها ابتداء من مركز هذا السطح C حتى قمة تحدب السطح B عن ١٠٨ مم ، ويمسك من يقوم بالضرب على الطلبة ، بهذه الآلة معلقة بشكل رأسى فوق بطنه عن طريق قيطان أو سير يدور حول رقبته ، ويرتبط كل واحد من طرفيه الى حلقة ملحومة بحافة الآلة ، ويضرب على هذه الطلبة كذلك بواسطة عصوين صغيرتين .

أما طبلة الجاويع فطلبة صغيرة ، يستخدمها الجاويع أو الجاوיש أو الشاويش عندما يشارك في موكب سلطات المدينة ، حين تجتمع هذه في المناسبات والاحتفالات الكبرى ، ويستطيع هذا الشاويش صهوة حصان ، ويمسك بيده اليسرى هذه الطلبة ، عن طريق قبضة توجد عند قمة B سطحها المحدب ، ويضرب عليها باليد اليمنى بعصا صغيرة ، ولا يزيد قطر وجه

- ٣٨٦ -

طبلة الجاويع (المسطوح) عن ٢١٧ مم ، ويصل امتداد عمقها بدءاً من المركز  
ـ حتى قمة B الوجه المحدب الى ١٦٢ مم .

واما الطبل المجرى أو دف الغرب ، فطبلة صغيرة لا يزيد قطرها عن ١٦٢ مم ويقتضي عمقها نحو ١٣٥ مم ، ولهذه الآلة كذلك عنق أو قبضة  
لإمساك بها ، ولا يتم الضرب عليها بواسطة عصا شأن الطبول السابقة ،  
ونها بواسطة طرف سير ، أي قطعة صغيرة من الجلد .

ومن جهة أخرى فهناك – كذلك – طبلتان آخرتان لم تقبلان قط ضمن  
آلات الموسيقى المستخدمة في المناسبات المدنية أو العسكرية وهما : طبلة  
السحر وطبلة التشبيح ، ويطلق على الأولى<sup>(٧)</sup> اسم الباز ، وهي طبلة صغيرة  
لا تختلف كثيراً عن سابقتها ، الا في أن الضرب عليها يتم بواسطة عصا  
صغيرة من الخشب ، وفي أن جسمها لا يصنع دوماً من النحاس<sup>(٨)</sup> ، ويُسعى  
كثير من الطرق الصوفية (طوانف الفقرا) إلى تنظيم حركات رقصاتهم  
أو أذكارهم على صوت هذه الآلة موزونة وموازنة ، على نحو ما تفعل – على  
سبيل المثال – طرق الملاوية<sup>(٩)</sup> ، والشناوية<sup>(١٠)</sup> ، والعلوانية<sup>(١١)</sup> ،  
والبرهامية<sup>(١٢)</sup> ، والسعادة<sup>(١٣)</sup> ، والخلوتية<sup>(١٤)</sup> ... الخ .

اما طبلة التشبيح فهي طبلة صغيرة يقل قطرها عن نظيره في طبلة  
الباز : وتصنع في غالبية الأحيان من الخشب وليس من النحاس وهي الطبلة  
التي يستخدمها بعض الشعاذين في مصر ، ولا سيما في القاهرة ، فمن  
الضروري للغاية لرؤساء هذا البلد أن يلجنوا إلى وسائل تعلن عنهم عندما  
يرون بالشوارع كان يفخوا ، أو يعزفوا على الناي ، أو يضربوا على طبول  
صغيرة ، فقد لا يستطيع هؤلاء (إذا ما لزموا الصمت) أن يحظوا برؤية  
الغير لهم ، فيجذبوا ، وبالتالي ، اهتمام واعطف المثيرين الذين لديهم نية تقديم

العون لهم ، ما دامت كل البيوت توصى أبوابها عادة وكل النساء قابعات ،  
بعيدة في أغوار الغريم<sup>(١٥)</sup> .

### الهوامش :

(١) انظر حواشى المبحث السابق .

(٢) وكانت هذه قديما في أوروبا ، كما هو حالها اليوم في مصر . الدابة التي يقتصر ركوبها على رجال الشريعة والدين ، وقد توافت هذه العادة عندنا منذ وقت طويل ، وأصبح ركوبها مقصورة على البابا وحده .

(٣) سمعناها تلفظ في القاهرة شاويش ، وقد لفظها السيد (شفتجي)  
وهو قس قبطي من مواليد القاهرة شاويش كذلك وكتبتها لنا بالعربية  
شويش ، وأن نكن هنا تتبع الشكل الاملاكي الذي تبناه دوم روڤائيل وهو  
قس يوناني من مواليد القاهرة . والمترجم من وإلى العربية ، فهو الذي كتب  
لنا التشكيل الاملاكي الذي نقدمه هنا ، (Chaouchy) ونظن نحن أن هذا القس  
الروماني العالم على صواب لا يبين لنا حين يكتبها على هذا النحو ، وفي الوقت  
نفسه ، ونحن نكرر ، فأننا لم نسمع هذه الكلمة تلفظ قط في القاهرة ،  
على نحو مختلف عن : شاويش .

(٤) لم يحضر سوى هذه الآلة وكذلك آلتين آخرين من حجم مختلف ،  
لأن الآلات الأخرى تتنتمي إلى هذين الصنفين ، طالما ظلت النسب بين أنطواز  
هذه الآلات ، لا تختلف عنها في هذين الصنفين .

(٥) ويسمونها في التركية جوماق (أو شوماق) .

(٦) انظر اللوحة CC ، الشكلين ٢٩ ، ٣٠ .

(٧) بينما في دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر ،  
من يكون المسرح ، وكذلك الفرض الذي يستخدم فيه آلة الموسيقية ،  
وأسلوبه في ذلك .

(٨) اذ تصنع هذه في بعض الأحيان من الفخار أو من الخشب .

(٩) تسمى هذه الطريقة باسم مؤسسها جلال الدين الملاوى ، من ملاو  
في بلاد المغاربة ، أي بلاد البربر ، ولملاوية بيازفهم الحضرة ، ويستخدمون  
شال عمامتهم من اللون نفسه .

(١٠) المقر الرئيسي لهذه الطريقة هو مدينة طنطا ، وهي احدى مدن  
الوجه البحري أو منطقة البحر [كذا ١] ومؤسس هذه الطريقة هو السيد  
(أحمد) البدوى ، ويتميز هؤلاء بزيارتهم مصنوع من الحرير الأحمر ، وهو

أمر يخالف المبادئ الدينية عند المسلمين التي تحرم ( على الرجال ) استخدام المزير والفضة والذهب والألاس وكل ما يناسب لأمور الفخفة والرفاهية ، وان يكن المحديون شأن الفرق في كثير من البيانات الأخرى ، لا يتزمون حرفيًا بالمبادئ التي تبدو لهم بالغة الصرامة ، وهكذا يسير الشناوية عاري الرءوس ، اما اذا غطوا فانهم يحرضون على أن يكون شال عمامتهم دوماً من لون بيرق طريقتهم نفسه ، أي من اللون الأحمر .

(١١) العلوانية هم أولئك الذين يحملون في مناسبات بعينها ، مثل سفر المحمول ، أحجاراً ضخاماً تتبدل من رقبتهم يدقون بها صدورهم ، أو يسيرون مسلحين بدبيه أو بالشنابر ، يضربون بها على رؤوسهم ووجوههم وعيونهم وصدورهم التي يكتشفون عنها ، بل يتذكرونها في صدورهم مدة لبعض الوقت ، في أغلبية الأحيان ، مطلقين صرخات تبعث على الرعب ثم يسحبونها بعد ذلك .

(١٢) مؤسس هذه الطريقة هو سيدى ابراهيم الدسوقي ، وتتخد هذه الطريقة بيرقها وعمامتها من اللون الأخضر .

(١٣) السعدية هم أولئك الذين يأكلون الشعابين نيئة ، وتنتمد هذه الطريقة اسمها وأصلها من سعد الدين الشيباوي من بلاد العراق ، أما بيارقهم وشيلان عمامتهم فخضراء اللون .

(١٤) تأسست هذه الطريقة على يد أبي اليزيد البرهامي ، وتكون بيارقهم وكذا شيلان عمامتهم من اللون الأبيض .

(١٥) لا يكون مفترحاً أثناء النهار في مصر ، سوى الحال في الأسواق أو محال التجار بصفة عامة . ومن آية طائفة ، وكذلك المقاهي ، وهذه الأماكن وهي ليست محال للسكنى ، لا تمتلك إلا أثناء النهار .

## الفصل الرابع

### آلات الصخب والضجيج

فيما يبدو ، فإن الجلبة والصخب والضجيج والضوضاء والتشاجر الصوتي وكل تلك « النغمات » التي لا تحتملها الأذن إلا بصعوبة بالغة ، لا تصنع قط بقصد أن تمتزج بحركات منتظمة وموقعة ، يؤديها عدد كبير من الأشخاص تجمعهم البهجة حيث تتجلب صورة طيبة للونام وحسن التفاهم والعواطف الحنون ، وكل ما يؤلف سعادة المجتمع وانتظامه ، ولهذا فإن الآلات التي لا تصنع سوى الصخب المغض ، والعاطلة عن أي طرب ، قد نحيط بصفة عامة عن مصاحبة الرقص ، عند الغالبية الساحقة من الشعوب ، لا سيما تلك الشعوب المتحضررة ، وبين الأفراد بالغى التهذيب والذين يتطلب مزاجهم المرهف أكبر قدر من الرقة عنده اختياراتهم لمباهمتهم ومسراتهم ، ولذلك فإن الطبول باعتبارها أكثر الآلات « الموسيقية » استعدادا لنشر الكدر والاضطراب فى أحاسيس « ساميها » ، وفي توليد مشاعر القلق والضجر أو في استنفار الغضب أو اثارة مشاعر الانتقام والحنق أو نشر الرعب والفزع طبقا لما ان كانوا يضربون عليهما ضربات أكثر وهنا وتراخيها أو أشد قوة أو أعظم عنفا ، وتبعا لما ان كان يقاعها أكثر أو أقل تساويا ، أكثر أو أقل سرعة أو بطيئا ، فقد استخدمت هذه الطبول على الدوام بنجاح أكبر فى الجيوش ، ووسط المعسكرات ، وفي أوقات التلاحم ، مما يحدث عادة فى الأحوال الأخرى .

ومع ذلك نتعجب فى أن يكون لهذه الطبول المستخدمة فى المجال العسكري من قوة التأثير ما يعادل ما لتلك الصيحات المفرزة التى كان

يطلقها في وقت معا ، عند الشعوب القديمة الوف الجنود ، وقد حفظت رغبتهم للقتال رؤيتهم العدو ، وفي لحظة اندفاعهم الجموع ، حاملين عليه ، تحرقهم رغبة متاججة في التلامم والقتال ، وهكذا فإن الاسبرطيين الذين كان الأمر بالنسبة لهم يقتضي ، عكس ذلك ، تقديم ببرقة من الاعتدال تخفف من بسالتهم لأن تستحثها لم يكونوا ليتجأوا إلى احداث صخب الالهاب شجاعة مقاتليهم ، وإنما كانوا يستخدمون الناي ، باعتباره أكثر الآلات الموسيقية تطريبا وباعتبار أن نفاثاته الرقيقة ، بفعل حنوها ، وبأثر من صنوف الغناء الوقور التي تصاحبها ، وبفعل ما ته من ايقاع هامس ، ينتظم نغماته العذبة . كان أكثر الآلات الموسيقية قدرة على تهدئة مشاعر الاحترام التي تغل وتدمله وتضطرم في عروقهم وتستحث كل جندي من مقاتليهم دون أن تستنفر غضبه أو تهيج مشاعره ، ولا يقدم لنا التاريخ الحديث أى منال عن استخدام طبول بمثل هذا الحجم الكبير الذي لطボلنا العسكرية ، ولسبب أقوى عن استخدام طبول هائلة الجرم للدرجة التي تبلغها طبولنا الضخام . وتحمل الطبول طابعا همجيا لا يمكن أن يمحوها أن يضيّط ايقاعها بأكبر قدر من المهارة ، وهذا النوع من الآلات التي جهلها الأقدمون وتستخدمها اليوم جيوش الغالبية العظمى من شعوب العالمين القديم والحديث ، لم يظهر ، فيما يبدو لنا ، في مناطقنا قبل أولى الغزوات التي قام بها تatar التركستان سواء في آسيا أو في أفريقيا أو أوروبا ، بل إننا نوشك أن نكون على يقين بأنها قد نقلت عن طريق أبناء هذا الشعب إلى البلدان التي غزوها ، وأن استخدامها لم يبدأ في الانتشار إلا منذ هذا الوقت ، وأنه قد ظل ينتقل من بلد إلى بلد مجاور حتى وصل إلى بقية البلدان الأخرى ، وفي النهاية فاننا على اكتناع تام بأن هذه الطبول تشارك في أصل واحد من الأصناف المختلفة من السـ كـو ou KOU أي الطبول

- ٣٩١ -

المستخدمة حاليا في الصين ، والتي تشبه كثيرة تلك الطبول الضخام ، التي يطلقون عليها في مصر ، كما نطلق عليهما نحن في أوربا اسم الطبل التركي ، وبمقدورنا أن ندلل على ذلك لولا أنها تخشى أن نسبب في الأمر لأكثر مما ينبغي .

ويطلق على أكبر الطبول حجما من بين الطبول التي يستخدمها المصريون المحدثون اسم الطبل التركي ، ويشبه صندوق هذا الطبل صناديق أضخم طبولنا الحربية والتي نطلق عليها بدورنا الاسم نفسه ، أي الطبل التركي ، ومن جهة أخرى فإن الضرب عليه يتم ، في جانب ، بواسطة عصا تنتهي رأسها بمصد يكسوه الجلد ، ويضرب عليه في الجانب الآخر بواسطة حزمة سبيور من جلد ثور يسمونها دربكة .

ويحمل هذا الطبل الكبير ، وكذلك من يقوم بالضرب عليه ، فوق ظهر حمار .

أما النوع الآخر من طبول (الضجيج) فيسمى الطبل البلدى أي طبل البلاد (أو الطبل الوطنى) ، وحجم هذا الطبل أكبر من الحجم المعتمد لطبولنا العسكرية وإن يكن أصغر حجما من الطبل التركي وفي الوقت نفسه ، فهو يعلق كما هو حال الطبول الحربية عندنا ، أمام من يقوم بالضرب عليه ، أي أن اسطواناته تتخذ وضعاً أفقياً ، وتضرب بالطريقة نفسها ، ويشارك هذا الصنف من الطبول في ضروب الموسيقى المدنية والعسكرية .

وهناك صنف آخر من الطبول يسمونها فرابكة (أو دربكة) وقد رسمت هذه وحفرت في هذا المؤلف بسبب غرائبها الفريدة اللوحة CC الشكل ٣١ . ويوجد في صنفها درابكات بنيتها من الخشب وأخرى بنيتها من الفخار ، وتنسب الآلة التي عملنا على حفرها ورسمها إلى النوع

- ٣٩٢ -

الأخير ، واد اثراها على تلك التي صنعت من الخشب ، فقد بدت لنسا ذات  
نعم أشد وضوها وأكثر نقلا .

وتشبه هذه الآلة قمعا طويلا وواسعا ، وسنطلق على الجزء الواسع  
والآخر في الاتساع من هذا القمع باسم الاناء V ، أما الجزء الاسطواني  
(المستطيل) فسنسميه بالذيل Q ، ويصنع هذان الجزئان من قطعة  
واحدة ، ويتخذ الاناء V من الخارج شكل مخروط مجدهع ومقلوب . نميل  
حوار قاعدته X نحو الاستدارة ، ويصل طول هذا المخروط الى ١٠٨ مم ،  
ويبلغ امتداد أطول أقطاره ، بسبب استدارة زواياه ٢١٧ مم ، في حين  
يصل طول قطر هذا الجزء نفسه ، فوق قاعدة الآلة مباشرة الى ١٤ مم فقط ،  
ويصنع مشدة التناغم لهذه الآلة T من جلد بياض مشدود ، ويلصق فوق  
حوار الاناء V ، ويبلغ قطر سطحه ١٩٢ مم ، أما الذيل Q فاسطوانة جوفاء  
يصل طولها الى ١٩٤ مم ، ويبلغ قطر أنبوب هذه الاسطوانة ١٤ مم ، وفي  
النهاية فان الطول الاجمالى لهذه الطلبة يصل الى نحو ٣٠٢ مم .

وفلما نرى الدربكة الا بين أيدي المهرجين والمشعوذين والمتلئين الهزليين  
الجاليلين ، وأولئك الذين يصاحبون الراقصات العموميات المسميات  
بالغوازى ، وفي بعض الأحيان تتحدد منها بعض الاما وسيلة للترفيه يتسلل  
بالضرب عليها .

وحين يراد استخدام هذه الآلة ، يمسك بها تحت الساعد الأيسر ،  
بحيث يحمل مرفق هذا الساعد فوق الذيل Q ، وتشد عليها اليدين اليمنى  
عند أعلى الاناء T ، و تستطيع أصابع ( هذه اليدين ) أن تنقر فوق حوار  
المشدة C ، ويضرب عليها بالتوازي ، باليدين اليمنى فوق مركز المشدة C  
وبأصابع اليدين اليسرى بالقرب من الحوار .

- ٣٩٣ -

وقد سبق لنا أن تحدثنا عن الآيقاعات المتباينة التي يحددها على  
الدربكة من يفوم بالنقر عليها . وسجلنا ذلك في شكل نوتات موسيقية ،  
ضمنها دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى في مصر ، الباب الأول -  
الفصل الثاني - المبحث الخامس ، ولهذا فإننا نحيل اليها حتى لا تكرر  
ما سبق أن بيناه .



## الباب الرابع

حَوْلَ الْكَرْمَانِيَّةِ الَّتِي تُسْتَدِرُ الْقَدْمُ الْجَنِينِيَّةُ

التي يتجمع عدد كبير من أبنائها في مصر



## فصل وحيد

حولَ الْأَنْوَاعِ الْمُتَّفِقَةِ عَلَيْهَا

الشعوب المختلفة في إفريقيا



## المبحث الأول

### حول آلات البرابرة والنوبين

حتى نظل منسقين مع النظام الذى ابعناه فى دراستنا عن الوضع الراهن لفن الموسيقى فى مصر ، فاننا ادخلنا لهذا الموضوع ما لدينا لنقوله عن الآلات الموسيقية لدى النوبين والأقوام الذين يجاورون الجندي الأول للنيل ، وحيث أننا لم نر من كل هذه الآلات الموسيقية سوى تلك القينارة التى تناولناها من قبل تحت اسم كيصار ، فان ما سوف نورده عن بقية الآلات الموسيقية المستخدمة هناك قد حصلنا عليه ( شفاهها ) من أبناء هذه البلاد ، والذين تعرفنا اليهم فى القاهرة أو فى صعيد مصر ، وسيقتصر ما ذكره عنها على تحديد اسم ونوع كل واحدة منها .

هناك اختلاف طفيف بين اسم الآلات الموسيقية من النوع نفسه ، فى تلك البلدان التى تمتد من جندل ( شلال ) النيل الأول حتى مدينة دنقلة العجوز أى دنقلة القديمة<sup>(١)</sup> ، وفي هذه البلاد يستخدم الناس صنفا من الآلات الوترية ، شبهاها بالرباب ، ويطلقون عليه اسم سيجرى ، كما يستخدمون مزمارا يسمونه سيجه ، ونایا يحمل اسم جارنجة ، وبوقا يشيرون اليه باسم جارنجا - تاوه ، كما يطلقون اسم سكارتى على الآلة الموسيقية التى نسميها نحن دف الباسك ( أى الدف ذا الجلاجل ) ، أما الطبلة الكبيرة التى يسمونها فى العربية النقاوية فيعرفها البرابرة ، وكل سكان بلدان ابريم باسم نوجاريه ، وبعيدا عن ذلك ، فى بلاد النوبة يسمى الناس هذه الآلة باسم نوجاره ، دورجه أو نحاس قتها . كذلك يوجد فى

بلاد دنفله نوع آخر من الطبول ، خشنة أو بدائية الشكل ، هي عبارة عن آناء كبير ، واسع وأجوف ، مصنوع من الفخار ، يشبه جفنة هائلة الحجم ، ويكسوه جلد عنزة ، ويطلقون عليها هناك اسم طبق . أما الصندوق الضخم ، أو الطبل التركى فيسمى في دنفلة سلطانة دورجي ويعنى هذا الاسم نفس ما تعنيه عبارة الطبل أو الدف التركى ، ذلك أن كلمة دورجي تقابل هنا ( أو هي تحريف ) لكلمة تركى ، أما كلمة سلطانة ، التي تعنى السلطان ، في هذه البلاد ، فتستخدم هنا ، كما هو الحال في مصر استخدامات عده ، منها استخدامها كصفة للإشارة إلى ما هو موجود من عظمة وجمال وأنصافها للشيء في نوعه ( أي بين الأشياء الأخرى التي يضمها نوعه ) ، وأما الطبل أو الصندوق العادى فيطلقون عليه اسم *كنا توكة* ، وهذه هو كل ما أمكننا أن نعرفه حول الآلات الموسيقية في هذه البلاد .

---

### الهوامش :

- (١) يشير سكان هذا البلد إلى مدينتهم على هذا النحو . وقد عرفنا منهم ، كذلك ، أن ملك هذه المنطقة كان يقيم في هذه المدينة ، أما الملك الذي كان هناك قبل أن نقطن القاهرة بأحدى عشرة سنة فكان اسمه *ساميله مزلتكى* .

## المبحث الثاني

### حول آلات الطرب ، وآلات الصخب ، والجرسيات التي يستخدمها الأثيوبيون ، ولا سيما الأحباش منهم

سعياً منا وراء الحصول على قدر كافٍ من المعلومات أو الأفكار ، حول الآلات الموسيقية التي يستخدمها الأثيوبيون ، ولا سيما الأحباش منهم ، على غرار تلك التي حصلنا عليها حول الفن الموسيقى عند هؤلاء الأقوام أنفسهم ، فإننا لم ندع فرصة قد سانحت لنا خلال الفترة التي وثقنا صلتنا فيها بالبطربرك والقسس الأحباش ، تفلت دون أن نهتبلها ، كما أن ما عرفناه عن طريقهم قد بدا لنا أحق وأجدر بالثقة حتى أنها وجدناه ، في كثير من النقاط ، يطابق ما أورده لابورد حول موسيقى الأحباش ، في مؤلفه عن الموسيقى ، المجلد الأول ، صفحات ٢٦٤ ، ٢٦٥ حيث يقول هذا المؤلف :

« لا يعرف الأحباش سوى ست آلات موسيقية هي : الناي ، والبوق  
أو النفر ، وصنفان من الطبول <sup>هيلا</sup> ، والحلجل ، والقيارة » .

صحيح أننا نستطيع أن نصنف على هذا النحو كل آلاتهم الموسيقية ،  
ومع ذلك فإن هناك من بين هذه الآلات ، في كل نوع بل ضمن كل صنف

---

\* الترجمة بتصرفه يقتضيه النقل إلى العربية ، والصنف الأول هو ما يسمونه بالفرنسية Timbale . أما الثاني فطبقة طويلة العنوان يدق عليها بعصا واحدة — المترجم .

من النوع نفسه ، ما يستحق أن ينمي عن غيره من الآلات ، وفي الواقع الأمر ، فإنها عرف ، هذه وتلك ، تحت أسماء خاصة أو أسماء فردية ، لن يكون مضيعة للوقت أن نوردها .

نستطيع أن نحصى من بين الآلات الونزيرية ثلاثة أساسيات هي المسانقو ، و البجنا ، و الانزيرا ، وأن نحصى من بين آلات النفتح خمس آلات هي : الاميلتا ، و الزاجوف ، و الملكت ، و الغنتا ، و القند . أما آلات الإيقاع فيبلغ عددها الثماني . أربع من بينها تعد من آلات الصخب المحضر وهي : النجارت ، و الكبرو ، و القندا ، و الإنامو ، وأربع آخريات من نوع الجرسيات يسمونها ذيزياتسل ، و الدكا ، و الفاكل<sup>(١)</sup> ، و البولة ، مما يغفر بعدد الآلات الموسيقية ، كما نرى ، إلى سبت عشرة آلة متنوعة .

أما المسانقو فاللة وترية تعزف بالقوس ، وهناك آلات مسانقو شبيهة برباب المصريين ، وآلات أخرى صنعت في شكل كمنجة ، وهناك من بينها كذلك ما له أشكال متباعدة لم يوضحوها لنا بشكل كاف ، ومع ذلك فكل آلات المسانقو ، مهما يكن شكلها ، فهي لا تتحمل سوى وتر واحد . ويبدو أن الاسم مسانقو ، في الأثيوبية ، هو الاسم النوعي للآلات الورتية(٢) ، سواء تلك التي تعزف بالقوس أو تلك التي تنقر بالريشة أو بالأصابع ، ولهذا السبب ، بلا ريب ، فإن هناك من يقابلون الكلمة مسانقو الأثيوبية بكلمة Organun أو رجانون في الفولجلات\* ، تلك التي تشير إلى كل نوع من الآلات الموسيقية .

ونحدس نحن أن اسم هذه الآلة الموسيقية هو ذلك الاسم الذي يورده لابورد محرفا على هذا النحو : **مسنكو** ، وان يكن الوصف الذى يقدمه عن

\* الـ Vulgate هي الترجمة اللاتينية لكتاب المقدس - المترجم .

الآلية التي تحمل عنده هذا الاسم يختلف كل الاختلاف عن الوصف الذي قدمه لنا القسس الأحباش عن آلة المسانقو المستخدمة عندهم ، فيقول لابورد : « تسمى القيتارة في الأمهرية بعج وفي الأثيوبية هستنكو ، وقد جاءت الكلمة الأخيرة من ستنكو وتعني : نقر الآوتار بواسطة الأصابع » . وقد أكد لنا القسس الأحباش أن آلة المسانقو لها عنق وأنها تعزف بواسطة القوس وأنه يوجد منها ما هو شبيه بالكمونجة وبنوع من الرباب ، وهكذا فإن القيتارة تختلف بشكل أساسي عن هذه الآلات في أنها غير مزودة بعنق وليس بها ملامس لتحديد تألفها ، وفي أنها تنقر بالأصابع أو توقع بالريشة ، بدلاً من أن يعزف عليها بالقوس . ومن جهة أخرى ، فلو أن كلمة بعج كانت اسمًا لآلة موسيقية في اللهجة الأمهرية<sup>(٣)</sup> ، لكان مما يبعث على الدهشة البالغة أن ينسى القسس الأحباش الذين رجعوا إليهم ، والذين يتحدثون هذه اللهجة ويكتبونها ، أن يشيروا إلى هذا الاسم من قريب أو من بعيد ، وهم الذين أبدوا حماسة باللغة لأن يقدموا لنا . حول الموسيقى الأثيوبية والآلات الموسيقية في بلادهم ، معلومات ضافية ومفصلة للغاية على نحو ما طلبنا اليهم أن يفعلوا<sup>(٤)</sup> ، أما عن كلمة هستنكو فاننا ننظر إليها باعتبارها تحريفاً لكلمة مسانقو<sup>(٥)</sup> تلك التي جاءت ، ليس من الكلمة ستنكو ، وهي كلمة ليست بالأثيوبية ولا بالأمهرية ، وإنما من الكلمة ستنقاو ، التي تعني حسب التوراة الأثيوبية ، وطبقاً لما يذكره كاستيل ، أو بالأحرى طبقاً لما يورده لودولف : عزف (هو) على القيتارة ، وإن يكن للكلمة نفسها ، تبعاً لما يذكره القسس الأحباش معنى أوسع بكثير ، إذ تعني لديهم : عزف (هو) على آلة وترية ما ولا سيما الكمان الأوسط .

أما البجنا فقيتارة<sup>(٦)</sup> ذات أوتار عشرة متزاوجة (أى كل زوجين معاً) يربن الواحد منها (من كل زوج) ثمانية الوتر الآخر، وبالتالي فإن هذه الآلة تعد نوعاً من المجاديس، لا تردد سوى خمس نغمات متباينة بمعنى

- ٤٠٤ -

الكلمة ، مل الكيسار ، وهى تنفر- شأن الآلة الأخيرة- بواسطة الريشة . وعلى هذا يكون لا بورد قد أخطأ حين يقرر أن الريشة (البلكتروم ) لم تستخدم قط في الجبسة ، فمن طريق التوصف الذى قدمه لنا القسس الأحباش عن البعثة ، ومن الرسم الذى خطوه لنا بريشتهم تأكيناً أن هذه القيسارة وثيقـة الصلة بالقينارة التى توجد فى قاعة السكاردينال البانى Albani. والتى وردت بالدراسة التى قدمها لا بورد عن الموسيقى . المجلد الأول ، ص ٤٢٣ برقم (٧) ، وفي واقع الأمر فاتنا حين أطلعنا القسس الأحباش عليها فانهم قد عبروا على الفور عن وجود هذا التشابه الذى حدسناه .

وبدلاً من أن توجد فى هذه الآلة طاس من الخشب ، كما فى كيسار البرابرة ، يوجد صندوق مربع من الخشب يبلغ طوله نحو ٢٧١ مم ، أما عرضه فيصل إلى ٣٢٥ مم ، وأما س מקه أو عمقه بدءاً من المشدة حتى أسفل الآلة فقد يصل إلى ٩٥ مم . وتوجد وسط المشدة شمسة كبيرة نجد أسفلها الرافعة التى تربط اليها الأوتار العشرة . وعلى الوصلات ، فى أعلى الصندوق ، وعلى مسافة ٣٠ مم من الوصلات الجانبية ، ترتفع بشكل رأسى فوق الجسم الرنان عصوان أو رافعتان من الخشب ، واحدة من كل جانب ، لا يقل طول كل واحدة منها عن ٣٧٩ مم على الأقل ، وتفضيان ، هذه وتلك ، من ناحية الطرف العلوى إلى عارضة خشبية ، مماثلة لعارضة الكيسار ، وبالإضافة إلى الحلقات المصنوعة من القماش ، والتي تزود بها هذه العارضة ، وهو ما نجده أيضاً فى عارضة الكيسار ، توجد كذلك فى البعثة « ملاؤى » صغيرة (المفرد ملوى) على شكل صليب ، تستخدم فى تسهيل دوران حلقات القماش ، وتعلق ريشة العزف إلى واحدة من الرافعتين ، وهى تسمى فى الأثيوبية دهنيزا ، وليس هذه سوى قطعة من

الجلد ، قد خرطت على هيئة رأس رمح .

ويعرف الأثيوبيون كذلك قيثاراة ذات أوتار ثلاثة يسمونها انزيريا<sup>(٧)</sup> ، وقد صنعت هذه القيثاراة ، التي رسموها لنا بريشتهم ، بقدر من العناية يقل عما بذل في صنع القيثاراة السابقة ، وصندوق جسمها الرنان مربع الشكل وإن يكن أقل ارتفاعاً من صندوق البجنا ، ولا تتحذ العارضة التي تحمل فوق الرافعتين اتجاهها أفقياً على الدوام ، كما هو شأن القيثارات الأخرى التي تناولناها بالحديث ، وهي أكثر ارتفاعاً عند الوسط عنها عند الجوانب ، بل إن قمتها ، فيما يبدو ، تنتهي بزاوية منفرجة للغاية ، وإلى هذا الجزء المرتفع من العارضة تربط الأوتار .

أما الناي الأثيوبي المسماى أمبلتا فصنف من النایات ذات المقار ، تتبه من الإمام ثقوب سبعة ، أربعة منها على مسافة قصيرة من الفم ، وثلاثة آخر على مسافة ما تحت الأربع السابقة ، كذلك توجد نایات من النوع نفسه بها خمسة وثلاثة ثقوب ، وهناك بالمثل صنف ثالث ليس به سوى ثلاثة ثقوب وثقبين ، موزعة ، في الصنفين ، بالطريقة نفسها التي رأيناها في الأمبلتا<sup>(٨)</sup> .

وتعد آلة الزجوف نوعاً آخر من النایات ، وثيق الصلة بنای المصريين . وهناك من هذه الآلة ما هو مزود بستة ثقوب وهناك أخرى لا تحمل سوى ثلاثة ، وصنف ثالث ليس له سوى ثقبين . ويخبرنا لا بورد أن « الناي في الأثيوبيّة يسمى كوقز وفي الأمهرية أجدا ، وشكله وسمكه مما شكل وسمك الناي الالماني ، وإن يكن العزف عليه يتم على نحو ما يحدث مع الناي ذي المقار ، الذي يشبه فمه فم الكلارينيت ، ونفخته أنفية مثل نفحة المزمار ، خفيفة لا تعلو لدرجة كبيرة ، ولعلمهم لم يكونوا ليقدروه في بلده لو أن

نهاية كانت أكبر رقة » .

ولستنا نستطيع أن نجادل في صحة هذه الرواية ولا أن نفرها .  
 ما دمنا لم نر ولم نسمع أيا من الآلات الموسيقية الأثيوبية ، وان تكون كلمتنا  
 كوتز و أجدا قد بدت غريبتين على القسسين الأحباش عندما لفظناهما  
 أمامهم<sup>(٩)</sup> ، ومع ذلك فلعلهما لو كتبتا بالاثيوبية أو الامهرية لامكنا هؤلاء  
 أن يفهموها ، اذ يحتمل أن يكون ما تناول الكلمتين من تحريف طفيف في  
 هجاءهما بالإضافة إلى ما قد تكون قد أعطينا لهما من نبرة تختلف عن  
 تلك التي ينبغي أن تكون لهما ، وهذا أمر بالغ الترجيح لا سيما اذا كانت  
 هاتان الكلمتان اللتان نلفظهما بالكتتنا الفرنسية ، قد أخذهما لا بورد عن  
 رحالة انجليزى أو المانى أو ايطالى ، ونطق هؤلاء يختلف كما تختلف  
 لكتنهم عما لدينا – يحتمل أن يكون ذلك كله قد أثار حول الكلمتين دخانا  
 كثيفاً أضل القسسين الأحباش عن التعرف عليهما ، وهذا احتمال مرجع ،  
 لكن الأمر الذى نستطيع أن نفترضه ، هو أن يكون المؤلف ( أو الرواية )  
 الذى نقل عنه لا بورد ، يتحدث عن الناي نفسه الذى وصفناه تحت اسم  
 امبلتنا ، وأن الاسمين كوتز و أجدا لا ينتهيان قط لا إلى الحبشية ولا إلى  
 الامهرية وإنما ينتميان ، ربما ، إلى كلمات واحدة من اللهجات الأربع عشرة  
 التي تضمها الأثيوبية ، ليست معروفة من جانب قسستنا الطيبين .

ويطلق على البوق أو النغير في الحبشية اسم ملكت ، وهو هناك آللة  
 موسيقية عسكرية ، ومع ذلك فهم يستخدمونها في الكنيسة ، وهناك منها  
 ما هو كبير الحجم وما هو صغيره ، لا يصنع من أجزائها جميعاً ، هذا الصنف  
 وذاك من النحاس ، سوى المزء الذي نسميه : فتحة البوق ، ويورد لا بورد  
 أن « النغير الأثيوبي يسمى ملكتا أو ملكت و كرن<sup>(١٠)</sup> أى القرن ، مما يشير  
 إلى الخامدة التي كان يتشكل منها في البداية » ثم يضيف لا بورد : « أما الآن

فانهم يكونونه من قصبة بوص لايزيد اتساعها عن نصف بوصة (١٤ مم) ، ويصل طولها الى نحو خمسه أقدام وأربع بوصات ( المتر و ٧٣٢ مم ) ، وتنتهي هذه القصبة الطويلة بفتحة بوق ماخوذة من عنق ثمرة قرع ، ويكتسى هذا البوّق بجلد غزال أعد لهذا الغرض ، ولا تصدر عنه سوى نفحة بحاء ، ويعزف الأثيوبيون عليها ببطء عند زحفهم على العدو ، أما حين يتم العزف عليها بسرعة وقوة فانقتين ، فإنه يكون من شأنها أن تلهب حماسة الأحباش حتى ليقلوا بأنفسهم في أتون المعركة ، وسط صفوف العدو ، ولا يهابون الموت » .

ونحن من جانبنا ، نورد كل هذه الروايات ، واضعين ايها الى جانب بعضها البعض ، بينما لا نستطيع أن نصل لرأي قاطع بشأن دقتها أو عدم صحتها ، عسى أن يتمكن الرحالة الذين سيجتازون ، فيما بعد ، هذه المناطق النائية ، أن يقارنوها بمعطيات الواقع ، وأن يؤكدوها أو يحطموها هذه أو تلك من الروايات ، ذلك أننا لا نشق بحقيقة شيء يرويه إلا بعد أن نلاحظه بأنفسنا .

أما القند فهو قان ماخوذان من قرن بقرة ، وهم يستخدمونه في أثيوبيا كآلة تنبية أو إنذار ، لتجسيم الجنود خلال الليل في أوقات الطوارئ ، أو للنداء على القطuman ( الضالة أو الشاردة ) .

كذلك فليس القندا سوى قرن صغير أو بوقين وله نفس هيئه الآلة الموسيقية السابقة ، وإن تكن هذه أصغر حجما ، ولا تستخدم هذه الا في النداء على القطuman الشاردة .

أما المجارت أو النجاريـت<sup>(١١)</sup> فهي الطبول الكبيرة عند الأثيوبيين ، وهذه الكلمة ، نجاريـت قد جاءت من فجر بمعنى أعلن أو نشر أو أذاع<sup>(١٢)</sup> .

- ٤٠٨ -

وهذا النوع من الآلات يوضع أمام الكنائس ويستخدم في الإعلان عن بدء القداس ومناسبات العبادة المختلفة ، كما يستخدم لنشر وادعية أوامر الحاكم أو وزرائه ، وهناك نجاريٌّ من النحاس ، وهناك منها ما هو مصنوع من الخشب ، فاما النجاريٌّ النحاسي ، فهي تلك التي تستخدم في الكنائس أو تلك التي تكون تابعة للملك ، وأما الآخريات المصنوعة من الخشب فلا يستخدمها الا الأفراد من العامة ، ونستطيع في بعض الأحيان أن نعد ما يصل الى أربعين نجاريٌّ في الكنيسة الواحدة ، توضع اثنتين اثنتين : الصغيرة الى اليمين والكبيرة الى الشمال ، وعندما يخرج الملك في موكب كبير ، او عندما يشرع في شن حملة ، تصبحه على الدوام ثمان وثمانون طبلة يحملها أربع وأربعون من الرجال ، يمتهن ظهر كل واحدة منها طبال .

ويضرب على هذه الطبول الأثيوبية ، على نحو ما يتم بخصوص النقاريات أو الطبول المصرية ، بعضى أو بيازٍ من الخشب ، ويدق عليها بشكل ايقاعي بضربات مسرعة على العجل الصغير ، وبضربات أقل سرعة على العجل الكبير . يقول لابورد وهو يتحدث عن هذه الآلة نفسها : « ويطلق على آلة العجل في اللغتين ( يقصد الأثيوبية والأمهرية ) نوجاريٌّ nogareet ، لأنهم يستخدمونها في كل النداءات والبيانات العامة التي تسمى نجر ، وعندما ينضم ضربها بأمر الحكومة ، لا يكون لهذه البيانات العامة قوة القانون الا في المقاطعات ، ولكنها تشير قانوناً عاماً يسري في الحشة كلها اذا كان الملك هو الذي أمر بدقة هذه الطبول ، فالطبل علامة السلطة ، وفي كل مرة يعين فيها الملك حاكماً أو قائمقاماً عاماً في المقاطعة ، فإنه يمنع من يوليه هذا المنصب طبلة ورابة كعلامة تولية » .

وتتطابق هذه التفاصيل ، التي لم تذكر لنا قط ، مع شهادات القسسين الأحباش الذين استقينا منهم وحدهم كل ما نورده هنا حول الآلات

## الموسيقية في أثيوبيا .

وتطلق في العبرة كلمة كبرو على صندوق ضخم شبيه بالصندوق الكبير الذي أسميه هنا : Tambour Ture ، والذى يسمونه فى مصر بالطبل التركى وهو ما يعني الاسم الفرنسي الذى نستخدمه نحن ، على غرار ما يطلقون عليه فى الثوبة اسم سلطانه دورجى وفي الصينية اسم يا - كوا Ya-Kou . ويشتقت الاسم كبرو من الكلمة الأثيوبية كبر بمعنى تشرف أو نال الشرف أو حظى بالتبجيل أو نال التكريم ، ولهذا السبب يقولون بالأثيوبية كبيور بمعنى المجل - التبجيل - الجدير بالتقدير - العظيم - اللامع على نحو ما يقولون في العربية - كبر وكبير ، للإشارة إلى المعانى نفسها التي تقصد إليها الكلمات السابقة ، وهو أمر جدير باللاحظة كذلك بسبب التمايز في نطق هذه وتلك من الكلمات (الأثيوبية والعربية) ، فكلمة كبرو الأثيوبية اذا هي وصف تميز به الطبل الذى يشار إليه على هذا النحو باعتباره الأكبر حجماً والذى يعلق عليه القدر الأكبر من الأهمية . وهذه الآلة تربط وتعلق على غرار الصندوق التركى الكبير ، أمام من يقوم بالضرب عليها ، وهو يستخدم في تحديد الإيقاع في الأناشيد الكنسية ، وفي تنظيم مسيرة الفرق العسكرية أثناء زحفها .

. وقد خلط الرحاله الذين نقل عنهم لابورد روايته في كل ما يتصل بموسيقى الأحباش ، بين الكبرو وبين نوع آخر من الآلات الموسيقية يسمى آقامو ، ومع ذلك فإن الفرق بين هذين الصنفين من الطبول ، إذا ما كنا ثئن بدورنا قد استقينا معلومات صحيحة ، ينتمي إلى ذلك النوع من الفروق التي يسهل تبيينها ، وبإمكان القارىء أن يحكم على ذلك بسهولة .  
أما القندا فهي كذلك صنف من الطبول يقاد يصل قطره ما إلى

٤٨٧ مم ، ويبدو أن لها النسب والأبعاد نفسها التي للطبل الملكي في غينيا والذى نجد رسما له في دراسة لابورد عن الموسيقى ، المجلد الأول ، ص ٢١٩ .

ويستخدم الأثيوبيون كذلك آلة شبيهة بدفع الباسك لدينا لتحديد حركة وايقاع رقصاتهم ، ويسمون هذه الآلة أقامو ، ولديهم منها صنوف ذات أطوال مختلفة شأن المصريين ، ومع ذلك فلا يبدو أن آلات الأقامو هذه بعض ما يميزها فيما بينها ، بعضها عن البعض الآخر ، سواء في الخامسة التي تصنع منها أو في عدد وشكل الأجزاء التي تشكلها في مجموعها .

وفي بعض الأحيان يستخدم الأثيوبيون هذا الصنف من الآلات ، وفي أحيان أخرى يستخدمون غيرها مما ينتمي إلى النوع نفسه ، أي كل ما يمكن جمعه من آلات الصوب بصفة عامة ، وذلك لاهاجة الأشخاص الذين لمغتهم الشعابين المسماة في الأثيوبيا اباب حتى يحولوا بينهم وبين النعاس طالما كانوا تحت تأثير الدواء الذي وصف لهم (١٣) .

وقد يقى استعمال الملاجل في الحبشية منذ العصور السحرية حتى اليوم ، فهي البلد الوحيد الذي لا يزال الناس فيه يحتفظون بهذه الآلة الموسيقية القديمة ، التي اشتهرت بأنها كانت تستخدم ، على الدوام ، قديما ، بواسطة الكهنة المصريين عند احتفالهم بأسرة ، لأنها كانت واحدة من متعلقات إلهتهم باللغة التقديس أيزيس ، وهذه الآلة التي يسعى القسسين للأبحاث إلى ارثارتها على الدوام طيلة طقوس العبادات ، تسمى في الأثيوبيا دسنادسل ، وهي ليست مستديرة ، ولا هي حتى مقفلة من أعلى ، على نحو ما كانت عليه الملاجل قديما ، وهي مصنوعة من شريحة من الحديد أو النحاس أو الفضة أو حتى من الذهب ، كوعت بحيث يمتد طرفاها بشكل

- ٤١ -

متواز ، وبحيث يشكل المنحنى الذى ترسمه نصف بيضاوى ، وهناك عارضتان من المعدن كذلك فى كل واحدة منها حلقة مليئة بالتقوب ، تقسم امتداد كل واحد من جوانب المنحنى أو الكوع : الأولى عند الثلث الأول من هذا الامتداد ، والثانية عند الثلث الثاني ، وعند قمة الانحناء يوجد عنق أو قبضة خشبية قد يصل طولها الى ١٨٩ مم .

ويستخدم القسس الأحباس هذه الملاجل على نحو قريب مما كان يفعله الكهان فى مصر القديمة ، للتعبير عن حميتهم الدينية عند انشاد التراتيل وأداء الرقصات التى كانت تصاحب غالبية طقوس العبادة ، وهذه واقعة أخرى تؤكد ما أخبرنا به لابورد حول موضوع المزهر أو الملاجل حين يقول : « وهم يستخدمون الملاجل فى الایقاعات العنيفة عند انشادهم المزامير ، فيمسك كل قس جلجلًا يحركه بطريقة متذكرة متوعدة ، يلوح به فى وجه جاره ، وهو يرقصون ويتفاوزون ويلفون فى شكل حلقة ، وبأسلوب يقترب من البذاءة والفحش حتى ليبدو الواحد منهم أشبه بكاهنوثى عنه بمسىحي » . وهذا حكم بالغ الجور بعض الشئ ، ولكن أىستطيع أمرؤ أن يكون على الدوام عادلا تجاه الشعوب الأخرى ، عندما يحكم عليها بموجب تقاليد تختلف عن تقاليدها ؟

ومع ذلك ، فسيان أكان يدخل الأحباس ظن فى امكان أن يبدو برقصاتهم شيء من مجون أو عدم احتشام ما داموا هم يظلون ، عكس ذلك ، أنهم سيرتكبون جرما بالغا لو أنهم قد أتوا هذه الرقصات خالية من هذه الحركات التى « ناب عليهم » ، ذلك أن هذا التمثل الصامت ، طبقا لما قالوه هم بأنفسهم ، ينظر اليه عندهم باعتباره أشد ضروب التعبير حيوية عن ورائهم .. ماستهم فى الاحتفال بشكل يليق بمعبد الكائن الأسمى(١٤) ، وكذلك فى التعبير له عن عرفانهم باعتباره منبع الحياة ومبدأ الحركة والذى

يُبَثُّ الحياة في كل الكائنات . أما عن تلك الحركة التي بدت امنذرة متوعدة فانهم يرون أنهم لا يريدون بها أقل من هذا الذي يفهم منها ، ولقد لاحظنا ، في مرات كثيرة ، وجود بعض شيء شبيه بهذا في نقوش المباني الأثرية في مصر والتي حفرناها (رسمناها) في هذا المؤلف ، ففي كل مرة نرى فيها (في هذه النقوش) أشخاصاً يبدو من حركتهم أنهم يهزون المراهن أو الجلاجل ويلوحون بها في وجه شخص آخر ، كما لو كانوا يقدمونها لهذا الآخر كي يقبلها ، فلابد أن هذه الحركة ، إذا لم تكن استنتاجاتنا خاطئة ، كانت تتم ، بصفة أساسية ، في المناسبات الاحتفالية الكبرى ذات الشكل الديني ، كما هو الحال في حفلات التكريس وعقود الزواج ، وفي إبرام كل العهود التي يقطع بها المتعاهدون في حضرة الآلهة ، ولن تعوزنا البنة الشهادات التي من شأنها أن تؤكد أو حتى تطابق هذا الرأي ، لو أنها شيئاً أن نورد هنا كل ما جمعناه حول هذه النقطة عند المؤلفين القدماء ، ولا سيما الشعراء الأغريق واللاتين منهم ، ومهما بدت لنا هذه العادات والممارسات أموراً تبعث على الضحك في البداية بل هم غريبون عنها ، فإنها لن تكون لديهم أنفسهم أقل مدعاه للاحترام عن ممارسات أخرى كثيرة (يعتادونها هم) ، لو أنهم عرفوا أو أدركوا المبدأ الذي تأسست عليه .

ومع أن مسيحيي الحبشة يتبعون المذهب الانشقاقى نفسه (كندا) الذي يتبعه أقباط مصر ، فإن الممارسات الدينية عند الفريقين ليست - عكس ما كان ينبغي - هي نفسها هنا وهناك . ذلك أنهم ، من هذه الزاوية ، يقدمون فيما بينهم تناقضات تبعث على عظيم الدهشة ، فالآباء يكونون على الدوام في حركة هيجاج يمتلئ صخباً وضجيجاً أثناء أدائهم لطقوس عباداتهم ، في حين يظل الأقباط على العكس من ذلك ساكتين ؛ واقفين الساعات الطوال متكتفين على عصيهم الطويلة التي يسمونها العكاز ، أما

ترتيلاتهم الدينية فنادراً ما يقطعها صليل احدى الجرسات ليست هي الجلاجل كما أنها ليست الطبول أو الدفوف على الاطلاق ٠

ولعل الآلتين الموسيقيتين اللتين يشتراك فيهما أقباط العيشة وأقباط مصر هما **التقا** و **القاكل** ، والأولى مسطرة كبيرة من الخشب أو الحديد أو النحاس تستخدم في الكنائس حيث لا يكون مسمواً باستخدام الأجراس ، وتشبه هذه الآلة الموسيقية من ناحية الشكل تلك التي يسميها أقباط مصر **بالناقوس**<sup>(٥)</sup> ، ويضرب على التقى بالمثل بواسطة بيبر صغير من الخشب ، ويسمى الشخص الذي يقوم بالضرب عليها متقا ، ويترجم كاستل في معجمه ذي اللغات السبع كلمة متقا بكلمتى *Tuba* (أنبوب) و *buccina* (بوقان ، بوق) ، ومع ذلك ، ومهما يكن الاحترام الذي يحظى به رأى هذا العالم ، فيبدو أنه هنا مثير للشكوك ، طبقاً للطريقة التي استقبل بها القيسن الأحباش هذا الرأى ، ذلك أن من غير المحتمل أن نفترض أن مؤلاء يخطئون في معرفة اسم آلة خاصة ببلادهم ، بل في الممارسة التي قاموا بها ، هم أنفسهم مرات عديدة<sup>(٦)</sup> ٠

أما **القاكل** فليست شيئاً آخر سوى مزهر تندلى منه أجراس صغيرة ، ويبدو أن الأحباش ينسبون إليها الفضائل نفسها التي كان المصريون الأقدمون ينسبونها إلى مزهرهم ، وهم يستخدمونها على وجه الخصوص في القدس وحلقات التعزيد وآئتها رفع الآلة وفي مناسبات أخرى عديدة ٠

وأما النوع الأخير من الآلات ذات الصليل التي يتبقى علينا أن نتحدث عنها فهي الأجراس . ويسمي الجرس في الأنطوية دولة <sup>أولاً</sup> ولا يسمى للمسيحيين الأحباش بإستخدام هذه الآلة في كنائسهم إلا عندما تكون ديانتهم هي نفسها ديانة حكومتهم ، أما حين تختلف الديانة فإنهم لا يستطيعون استخدام إلا آلة التقى ، كما استرعينا الانتباه من قبل :

وتوجد في الحبستة ، كما هو الحال في أوربا ، أجراس متنوعة الأحجام ومتباينة الرنين ، وهم يستخدمونها كذلك في النداء على المؤمنين للعبادة وكذلك للإعلان عن المواقف ، ومع ذلك فهذه الأجراس ليست معلقة كأجراسنا ، ولا يستطيع دفعها لارنانها عن طريق أرجحة مماثلة ، حيث يستطيع متعدد الجرس عندنا ، عن طريق مرات متعددة من جذب وارخاء الجبل المعقود إلى قمة هذا الهيكل أو السقالة المسماة الخروف والتي انحرفت في داخلها مقابض الجرس ، أن يحدث أرجحات لهذه الآلة ، تجعلها نصطفى على التوالى ، من حافة لأخرى بالمقرعة ، فالجرس عندنا هو الذي نُرجع ، أما المقرعة فهي التي تبقى ثابتة ، وعكس ذلك ما يحدث في الحبستة ، فالقرعة هي التي تتحرك والجرس هو الذي يبقى ثابتاً متوازناً ، اذ يعمل متعدد الجرس على شد هذه المقرعة بواسطة جبل ينتهي إليها ، مما يؤدي إلى ارتطام المقرعة بهذه ثم بتلك من حواف الجرس على التعاقب ، وبهذه الطريقة يتم ارنانه سواء عند النداء على مؤمني الكنيسة أو لإعلان المواقف المختلفة في اليوم ، ولكن يتم تقدير الوقت ، يقوم متعدد الجرس بقياس طول الليل الذي يلقي به جسم ثابت يقده ، وطبقاً لما امتداده يتعرف الرجل على الوقت .

ولولا أن الرهافة المتزايدة لغتنا قد تسبب في نوع من التحرير المهن ، يلحق باسم الأشياء التي تستخدم بشكل شائع أو شعبي ، لكن قد سمعنا ، على غرار بعض المؤلفين ، إلى ضم السوط إلى الآلات الصالحة . ووضعنا هذه الآلة عند الأنثويين والفالائد التي تعود من وراء استخدامها ، وقد أصلها<sup>(١٧)</sup> ، وما ورد بشأنها عند أفضل الشعراء في أشعارهم<sup>(١٨)</sup> باللغة النضج والاكتمال ، سامية الأسلوب ، ولتوسعتنا في ذلك بالقدر الذي يكفيانا – كنا بالقطع سنفعل هذا كله لو لا أننا نكتب دراستنا بالفرنسية .

ومع ذلك ، فيبدون أن نلزم الصمت المطبق أزاء هذه الآلة ، وبدون أن

نتوقف عندها كذلك ، فسوف نكتفى فقط بأن نقول إنهم يسمونها في الأثيوبية دجيراف ، ثم نعد ذلك خاتمة لكل ما يتصل بالآلات الموسيقية في أثيوبيا .

### الهواش :

(١) ينبغي أن تلفظ طبقاً لرأي لودولف في قاموسه : فاتكل ، (والترجمة هنا بتصريف) . انظر :

قواعد اللغة الأمهرية ، ص ٤ ، وكذلك :

المعجم الأمهرى اللاتينى ، المجموعة ٣٧ .

[ حاشية من وضع المسيو سلفستر دي ساسي ]

(٢) جعل الأثيوبيون الذين قاموا بترجمة التوراة إلى لغتهم من الكلمة مسانقو مقابلاً لكلمة كيتارا ، على نحو ما نجد الأخيرة مستخدمة في كتاب المزامير عند الأجياش ، والذى تم نسخه نقلأ عن التوراة الأثيوبية ، وقد ترجمت هذه التوراة ، كما قيل لنا ، في البداية عن النص العربي للكتاب المقدس ، ومع ذلك ، فتعين تبین لقس أثيوبي ، درس في روما ، أن هذه الترجمة غير دقيقة ، فقد قام هو بترجمة أخرى للتوراة عن نصها اللاتيني ، وطبقاً لهذه الترجمة الأخيرة ، جاءت كلمة مسانقو مقابلاً لكلمة كيتارا .

[ ثم يورد المؤلف تصوصاً من المزامير باللغة الأثيوبية ويضع تحتها النصوص المقابلة في اللغة اللاتينية وفيها جميعاً تائياً كلمة مسانقو مقابلاً لكلمة كيتارا مثل ذلك : المزمور ، الشانى والثلاثون ، الآية ٢ ، الشانى والأربعون ، الآية ٥ ، السادس والخمسون ، الآية ٩ ، السبعون ، الآية ٢٢ ، الشاندون ، الآية ٢ ، الحادى والتسعون ، الآية ٣ ، السابع والتسعون ، الآية ٧ ، السابع بعد المائة ، الآية ٢ ، السادس والأربعون بعد المائة ، الآية ٧ ، الخمسون بعد المائة ، الآية ٣ .

ثم يسوق المؤلف ملاحظة فحوارها أن حرف الـ S في الهجاء اللاتيني للكلمات المقابلة للكلمات الأثيوبية ينبغي أن تلفظ خمسنة (ص) أما حرف الـ T فلا بد أن نتكتى عليه عند النطق بعض الشيء ، حتى يصبح في النطق قريباً من حرف V ] .

### تفقيب :

بالرجوع إلى النص العربي للكتاب المقدس تبين وجود اختلافات في أرقام المزامير والآيات وتم تصويبها طبقاً للنسخة العربية ، كذلك نورد نصوص الآيات التي استشهد بها المؤلف بالترتيب ، على النحو التالي :

٣٢ آية ٢ : « احمدوا الرب بالعود ، بربابة ذات عشر أوتار ورنوا له »

٤٣ آية ٤ : « فأتى إلٰي مذبح الله إلٰي الله بهجة فرحٍ وأحمدك بالعود

يا الله الهى

- ٥٧ آية ٨ : « استيقظي يا رباب ويا عود أنا استيقظ سحرا »  
 ٧٠ آية ٢٢ : فأنا أيضاً أحمدك برباب حرك يا الهى ، أرتن لك بالعود »  
 ٨١ آية ٢ : « ارفعوا نفمة وهاتونا دنا وعوداً حلوا مع رباب »  
 ٩٢ آية ٣ : « على ذات أوتار وعلى الرباب وعلى عزف العود »  
 ٩٨ آية ٥ : « رنموا للرب بعود ، بعود وصوت نشيد »  
 ١٠٨ آية ٢ : « استيقظي أيتها الرباب والعود وأنا استيقظ سحرا »  
 ١٤٧ آية ٧ : « أجيروا الرب بحمد ، رنموا لأنها بعود »  
 ١٥٠ آية ٣ : « سبجوه بصوت الصور سبجوه بصنوج الهاتف »  
 وهكذا نجد هذه الكلمة : مسانقو تقابل في النص العربي للتوراة  
 العود كما تقابل كلمة كبر في الآية ٢ مزמור ٨١ كلمة دف الغزبية حسب  
 النص العربي للتوراة - المترجم .

(٣) تلفظ ونكتب هذا الاسم على النحو الذى سمعناه يلفظ ورأيناه  
 يكتب به على يد القسس الأحباش [أى أمرا Amara] بدلاً من أميرا  
 Amhara وحتى يومنا هذا ظلت هذه الكلمة ، في اللغات الأولية تكتب  
 Amharic أو Amhare

(٤) الكلمة بج (بفتح الباء أو كسرها مع تسكين الجيم في الحالتين )  
 توجد بهذا المعنى نفسه في المعجم الأمهرى اللاتينى الذى وضعه لودولف  
 Ludolf ، باعتبارها مقابلة للكلمة الأثيوبية مسانقو ، واعتقد أنها الكلمة  
 نفسها التي كتبها مؤلف هذه الدراسة بجنا ، إذ أن المقطع الصوتى نا هسو  
 أداة تلحق بآخر الكلمات ( حاشية من وضع المسيو سلفستر دى ساسى ) .

(٥) كتبنا هذه الكلمة massaneqo بحرف S مع أن حرف  
 الـ S غير مضاعف في الأثيوبية ، وذلك خشية أن يلفظها القارئ مثل  
 حرف الزاي . [ اذا جاءت الـ S بين حرفين متراكبين في الفرنسية  
 تلفظ Z ] .

(٦) يقول لا بورد : « صنعت القيثارة الأولى عند الأحباش من قرون  
 عنزة تسمى أجزن ، تعيش في أفريقيا » ثم يضيف :  
 « ويمكننا أن نرى شكل هذا الحيوان في التاريخ الطبيعي من تأليف  
 بوفون Buffon ، وبعد ذلك أخذ الناس يستخدمون في صنعها نوعاً  
 من الخشب ينمو في هذا البلد ، ويبلغ طول القيثارات المصنوعة من هذا  
 الخشب ما بين ثلاثة أقدام وثلاثة أقدام ونصف القدم » .

(٧) من الطريقة التي استخدمناها مترجمو التوراة الأثيوبية في ترجمة  
 هذه الكلمة [ انزيرا ] في المزמור ١٣٦ [ في التوراة العربية المزמור ١٣٥  
 الآية ٢ والكلمة العربية المقابلة هنا أيضاً هي العود - المترجم ] .  
 فاننا مدفوعون إلى الاعتقاد انهم لم يتبعوا قط التوراة اللاتينية ، كما

زعموا لنا ، وإنما هم قد ترجموها عن النص العبرى ، ذلك أننا نرى من ترجمتهم للآلية الثانية من هذا المزמור [ مقابلة بين النص الأثيوبي والنص اللاتينى ] إن كلمة أىزيراتينا تقابل على نحو دقيق ، في النص العبرى ، كلمة كنوروتينو أى ( قيثارنا ) ، وليس كلمة أورجانا نوسترا Organa nostra التي تقرؤها في التوراة اللاتينية ، والتي تعنى كل أنواع الآلات الموسيقية بشكل عام ، وهكذا فإن كلمة أنزروا في صيغة المذكر وكلمة أنزرت في صيغة المؤنث تعنى أنه أو أنها عزف أو عزفت على هذه القيثارة .

(٨) يحدّثنا لا بورد أو المرحالة الذين نقل - هو - عنهم ، عن نوع من النباتات من هذا الصنف ملحق بقربة ، ويطلق عن طريقها النفخة التي تصنع نفخته ، يطلق عليه اسم فيبيلة ، ثم يضيف « بأن هذه الآلة من الآلات الموسيقية الأثيوبيّة إنما هي صنف من الناي ذي المنقار ملحق بقربة يتزود منها بالنفخات » ثم يقول : « وهكذا نرى أن هذه الآلة تشبه كتليدا مزمار القربة الذي نطلق عليه عندنا اسم موزيت Musette وكلمة نيل في العبرية تعني قربة أو جرة » . وحيث أن لا بورد قد قرر ما قاله بشأن النيل بينما هو يتحدث عن آلات ليست جبشية فقط ، فقد فاتنا أن نرجع بشأن روایته هذه إلى قيسس هذه البلاد ، وكما عندما نلتمس المشورة منهم ، لانحصل على أية معلومات بهذا الخصوص ، ومع ذلك فعلم الآلات نفسها التي رأيناها في مصر ، وتحمل اسم ذقرة ، تكون قد عرفت تحت اسم نيبيل Nobile وهي الكلمة تسمى تماماً مع الكلمة العبرية Nebel والكلمة الفرنسية Nable .

(٩) في المعجم الأمهرى - اللاتينى الذى وضعه لودولف ، ص ٦٤ نجد كلمة أجدا بمعنى Arundo و Calamus والعظمة التى يسمونها Tibia - حاشية من وضع المسيو سلفستر دي ساسى .

(١٠) هذه فى الواقع هي الكلمة التى جعل منها مترجمو التوراة الأثيوبيّة مقابلة للكلمة العبرية شوفار التى تعنى البوّق أو النغير ، وهذه الكلمة التى تقدمها بحروفها اللاتينية Keren طبقاً للطريقة التى نطقها بها أمامنا القيسس الأحباش ، نجدها في المزامير ٤٦ الآية ٦ ، ٨٠ الآية ٣ ، ٩٧ الآية ٦ [ وفي التوراة العربية المزامير ٤٧ الآية ٥ ، ٨١ الآية ٣ ، ٩٨ الآية ٦ ، أما المقابل العربي فقد جاء بالترتيب التالي حسب المزامير والأيات : بصوت الصور ، البوّق ، بالأبواش وصوت الصور - المترجم ] - لكننا (والكلام يعود للمؤلف ) فى الآية الأخيرة نجد الكلمتين الأثيوبيتين بختانز وترزيروت واللتين تعنيان : بواسطة الأبواش العربية شوفار التى قوبلت فى الترجمة الأثيوبيّة قرنها هي التى تقابل الكلمة العبرية شوفار التى قوبلت فى الترجمة اللاتينية بكلمة Cornu ( قرن ) ، لا يبدو مرجحاً بقدر كاف أن تكون كلمة قرنة المبishiّة ، عندما أطلقت على آلات النغير أو الأبواش الأولى التي كانت تصنى من القرون ، قد غدت بالثانية الاسم النوعى أو العام الذى يطلق على كافة الآلات الموسيقية من هسنا النوع ، على الرغم من أن آلات النغير المعدنية ، التى ابتكرت بعد ذلك ، اتخذت لنفسها ، فى الوقت ذاته ، اسمًا

خاصة بها ، فإذا ما تقبلنا هذا الافتراض ، فسوف تتبدل كل الشكوك وتتضح في الوقت نفسه لماذا ظلوا يطلقون حتى الآن على البوّاق الأثيوبي اسم قرنه أى القرن .

(١١) يكتب لا بورڈ هذه الكلمة نوجاريت Nogareet مما يجعلنا نستخلص أنه قد نقل عن رواية أحد الرجال الإنجليز ، ذلك أنهم لا يكتبون هذه الكلمة في الأنجلizية إلا على هذا النحو لتماثل لفظنا نحن أياما Nogarit وهي الطريقة التي يلفظها بها القسنس الأحباش .

(١٢) من الفعل العربي ثغر جاء الاسم ثقارية الدال على آلة ايقاع صاحبة والذي يشير إلى الطبلول الضخام الشبيهة بالنوجاريت عند الأثيوبيين . ألا تدل هذه العلاقة القائمة بين الكلمات العربية والأثيوبيّة التي تطلق على هذا النوع من الآلات لتشير إلى الأشياء نفسها على قيام صلات قرّبى حميمة بين هذه العبارات ؟

(١٣) وينحصر هذا الدواء في البول البشري الذي يأمرنون المرضى بتجرعه . كذلك يعرف الأحباش خاصية بول البقر في علاج الاستسقاء ، كما يستخدمونه هنا في علاج الحمى المسماة : نسـد . فعندما تهاجم هذه الحمى أحد الأشخاص فإنه يبدأ في عب الماء بشكـل مفرط لتهـلة العطش المارق الذي يحس به ، فإذا لم يتم اللجوء على وجه السرعة إلى بول البقر يكون هذا الشخص في حكم المعرض للأصابة بمرض الاستسقاء ، ويتم خلط هذا البول بقليل من الزبد ، ويسخن الخليط معًا ، ويعطى للمربيض الذي يجد نفسه معافي بعد بضعة أيام .

والندد حمى ملتهبة ، تهاجم الناس على الدوام في المناطق الواقعة المليئة بالمستنقعات ، ولا تسمى بعد أن تفرّقها الأمطار الكبـرى ، ذلك أن المياه التي تتسرب إلى باطن الأرض ، تؤدي ، عندما تبلغها الشمس ، إلى حدوث غفن وتحلل يتضاعـد منه بأبخرة فاسدة وتنـتـنة ، تحـمل الأمـراض القاتـلة . ولـكـي يـتقـىـ الأـثـيـوبـيـون خـطـرـ هـذـهـ الـأـمـراضـ يـدـهـنـونـ أجـسـادـهـمـ عـادـةـ بـالـزـبـدـ أيام النار .

ولابد أن يكون الأثيوبيون قد عرفوا مثلـنا مسحوق أو تراب البارود ، وخاصـيـتهـ فيـ تنـقـيـةـ الـهـوـاءـ ، ما دـاـموـاـ يـعـمـلـونـ عـلـىـ اـحـرـاقـ بـعـضـ مـنـهـ فـيـ الـأـمـاـكـنـ التي يـسـكـنـهاـ أـنـاسـ هـاجـمـتـهـ الـحـمـىـ الـمـعـدـيـةـ التـىـ يـسـمـونـهـ فـرـاـ ، وـذـكـرـ وـقـاـيـةـ لـمـ يـأـتـوـنـ لـزـيـارـتـهـمـ أوـ حـلـ العـوـنـ الـيـهـمـ .

وهـنـاكـ أـمـرـاضـ أـخـرـىـ مـثـلـ المـدـرـىـ المـسـمـىـ بـالـأـثـيـوبـيـةـ كـوـفـيـنـىـ ، وـالـحـصـبةـ المـعـرـوفـةـ هـنـاكـ باـسـمـ انـكـلـيـسـ ، كذلك المـتـتـ أـىـ لـفـحةـ الـرـبـعـ ، وـهـوـ مـاـ يـحـدـثـ عـنـدـمـاـ يـتـعـرـىـ شـخـصـ يـتـصـبـبـ عـرـقاـ ، بـفـتـةـ وـبـدـونـ أـىـ تـعـوـطـ ، عـنـدـ هـبـوبـ الـرـبـعـ ، وـيـعـتـقـدـ الـأـثـيـوبـيـونـ أـنـهـ يـكـوـنـونـ أـقـلـ عـرـضـةـ لـلـفـحةـ الـرـبـعـ إـذـ دـهـنـواـ أـجـسـادـهـمـ ، كذلك فـانـهـمـ يـوـاظـبـونـ عـلـىـ هـذـاـ السـلـوكـ حـتـىـ أـنـهـمـ يـؤـدـونـهـ كـلـ يـوـمـ إـذـ مـاـ أـمـكـنـهـمـ ذـلـكـ ، وـفـيـ الـوـقـتـ نـفـسـهـ فـلاـ يـقـوـتـهـمـ قـطـ الـقـيـامـ بـهـ كـلـمـاـ شـرـعـواـ فـيـ السـفـرـ ، وـفـيـ هـذـهـ الـحـالـةـ تـتـخـذـ بـعـضـ الـاحـتـيـاطـاتـ الـوـقـائـيـةـ التـىـ لـاـ يـهـمـلـونـهـاـ .

مطلقا ، فعلى سبيل المثال فان سكان مدينة أكسوم ، فى الجبعة ، وقبل أن يبدأوا السفر يطلبون الى الطبيب أن يحدث لهم قطعا أو حزا على هيئة صليب بالقرب من الكتف ، حتى يستطيع مواطنوهم أن يتعرفوا عليهم عندما يلقوهم فى الطريق ، فيقدمو لهم العون اذا كانوا فى حاجة اليه . ويتم هذا الحز أو القطع بسكنى حادة للغاية ، ولكن يظل أثراها باقية فانهم يعشونه بمسحوق البارود .

(١٤) تأسست هذه الرقصات ، التى ظلت قائمة فى هذا البلد ، فى طقوس العبادات الدينية ، منذ زمان لا تعيه الذاكرة وحتى اليوم ، على هذا المبدأ القديم الذى خلده لنا بلوتارك ( بلوتارخى ) والذى يقول بأن الأشياء لابد أن تظل فى حالة حرفة دائمة حتى لا تكون عرضة للتلف ، وأن الناس عن طريق هذه الحركة التى لا تنتقطع يتقون شرور طيفون .  
انظر بلوتارك - قصة ايزيس وأوزيريس - ترجمة أميو ص ٣٣١ .

(١٥) انظر فيما بعد - البحث الخاص - بالآلات الموسيقية عند أقباط مصر .

(١٦) فى الآتوبية الفصحى تأخذ كلمة متقا بالتأكيد المعنى نفسه الذى يعطيه لها لودولف و كاستل - حاشية من وضع المسیو سلفستر دى ساسي :

(١٧) كانت السياط تستخدم ، شأن الآلات الصاخبة الأخرى ، فى أعياد باخوس وكبييل ، طبقا لما يخبرنا به فوسسيوس *Vossius* ، وكانوا يشكلون من صحب هذه الآلة نوعا من الهارمونى .  
ويخبرنا البعض كذلك أن التتار الذين فتحوا الصين ، كانوا يستخدمون السياط بدلا من الأبواق وانهم كانوا ، بضربة سوط واحدة :  
يحدثون ثلاث نعمات تسمع الواحدة منهن بعد الأخرى .

(١٨) مثال ذلك ما يقوله عنها فرجيل فى الكتاب الثالث من زراعيانه ، البيت ١٠٣ وما بعده : « الا تراهم وهم يتسباقون الى النزال فى الساحة ، ويندفعون فى سباق العربات ، الا ترى أهال الشباب وهى تغور ، وقلوبهم وهى تتقدّر وتندق من الخوف ، انهم يقفون بالسوط المستدير ، ويصربون بالسir الجلى وهم منحنون للأمام ، فتغير العربية فتوة وحمية » .  
ثم يعود المؤلف نفسه فيتحدث عن السياط فى الكتاب الخامس من الآينيدية ( الآنيادة ) ، البيت ١٤٤ وما بعده :

« وحتى فى سباق العربات ذات الجوادين لم تكن العربات تنطلق بمثل تلك السرعة المذهلة عندما كانت فى طريقها الى المضمار بعد أن تنطلق من معاقلها ، كذلك لم يكن سائقو العربات يهزون الأعنة بمثل هذا العنف وهم فوق خيولهم المتدافع ، وعندما ينحنيون للأمام كى يصربونها بالسياط » .  
وفي بعض الأحيان كذلك كان الناس ، فى زمن الأقدمين يستخدمون السوطة كشارة قيادة ، طبقا لما تخبرنا به هذه الآيات من الآنيادة ، الكتاب

- ٤٢٠ -

الخامس ، البيت ٥٧٧ وما بعده ( ٣ أبيات ) :  
« وبعد أن ركبوا خيولهم في خيالة وسط الجمهر كله وأمام أعين  
ذويهم وبينما هم مستعدون لاعطى أبنتيديس إشارة البدء من بعيد لهم بصيغة  
وفرقعة من سوطه » .

### المبحث الثالث

#### حول الآلات الموسيقية ذات الصليل التي يستخدمها أقباط مصر

ويبلغ عدد الآلات ذات الصليل ، التي يستخدمها أقباط مصر في كنائسهم أربع آلات هي: الكاسات ومفردها كاس ، الجلاجل ومفردها ججل و المراوح ، و الناقوس .

وليس للكاسات الأقباط ميزة خاصة تميزها ، فهي الصنوج القديمة نفسها ، وتتخد الشكل نفسه وتصنع من نفس المعدن الذي تصنع منه ، وتشكل ، صنوج المصريين المحدثين ، وان تكون هذه الآلات غير مستخدمة إلا من قبل الأقباط الكاثوليك الأروام ، أما المنشقون (كذا) فيستبدلون بها الناقوس .

وتصنع الجلاجل من النحاس ، وتتخد شكلًا نصف بيضاوى ، ويبلغ قطرها ١٣٥ مم ، وتعلق الجلاجل في داخل الكنيسة ، ويستخدمها الأقباط بالطريقة نفسها التي يستخدمها بها الأحباش .

أما المراوح<sup>(١)</sup> فعبارة عن قرص من الفضة ، وفي بعض الأحيان من الفضة المذهبة ، تعلق حولها الجلاجل ، على مسافة ٥٤ ملليمترا من حافتها ، وقد يصل قطر هذا القرص إلى ٣٥٠ ملليمترا ، ولا يزيد سمكه ، فيما يبدو ، عن أربعة ملليمترات ، ويوجد أسفل القرص ساق جوفاء من المعدن نفسه ، تدخل فيها عصا خشبية يكسوها في بعض الأحيان صفيفة فضية ، وقلما يزيد طول هذه العصا عن المترتين و ٢٧٤ مم .

وتحتخدم المراوح بين المسيحيين الأقباط والسريان والأرمن ، سواء

- ٤٢٢ -

### الكاثوليك الأروام من هؤلاء أو المنشقين النساطرة .

ويسمى ناقوس الأقباط النساطرة **الناقوس المفرد** أى غير المزدوج ، ويطلق عليه هذا الاسم تمييزاً له عن آلة أخرى يسمونها **الناقوس المزدوج** . ويصنع الناقوس المفرد من خشب الجوز<sup>(٢)</sup> ، ولا يزيد ارتفاعه عن ٣٢٥ مم ، بعرض يصل إلى ٤١ مم وسمك يقدر بستة ملليمترات ، ويسمك الناقوس باليد اليسرى من أحد طرفيه ، ويشد عليه بقوة بالابهام ، في حين تضرب عليه اليد اليمنى بعصا طويلة ، يبلغ طولها ٢٤٤ مم ، وقد يصل قطر ثخانتها إلى ١٤ مم ، وتنتهي هذه العصا برأس مستدير ، يبلغ قطره نحو ٤٧ مم ، وهو الطرف من العصا الذي يدق به على الناقوس<sup>(٣)</sup> .

وهذه الآلات الرنانة ذات الصليل لا تصاحب التراتيل الكنسية قط ويقتصر استخدامها على الإعلان عن الطقوس المختلفة التي لابد من القيام بها خلال حفلات القدس .

### المواضيع :

(١) انظر اللوحة ٦٠ الشكل رقم ٣٣ .

(٢) من خشب الجوز ، على هذا النحو أشير إلى هذا الخشب . وونحن من جانبنا لم نر الناقوس عن قرب يكفى لكي نتأكد مما ان كانت هذه البوابيس تصنع حقيقة من هذا النوع من الأخشاب ، على نحو ما قيل وكتب لنا ، ومع ذلك فهذا أمر تكتنفه الشكوك ، لأن هذا الخشب ، وهو من النوع المسامي ، كما أنه خطير أو ليفي للغاية ليس جافا (صلبا) ولا متمسكا مسمطا بقدر يكفي أن تكون له المرونة الازمة لاحتدام الرنين ، ومن المرجح أن هناك خطأ ما ، ولعلهم قد كتبوا لنا . من خشب الجوز في حين كان المقصود هو من خشب اللوز . ولو كان لدينا وقت كاف لاتمام كافة بحوثنا في مصر ، ولو أمكننا أن نمحض على راحتنا كافة المعلومات والأفكار التي حصلنا عليها ، لكننا بلا جدال قد أضفنا الكثير من الأمور التي لا تزال بالنسبة لنا في طور النمو ، ومع ذلك فقد تحققتنا مما بدا لنا في حاجة لأن نتأكد ، وعلى الرحالة الذين سينذهبون إلى هذا البلد من بعدها ، أن ينوبوا عنا ، ليعرضونا عما لم نستطيع القيام به .

(٣) انظر اللوحة ٦٠ ، الشكل رقم ٣٢ .

## المبحث الرابع

### عن الآلات الموسيقية الفارسية والتركية

فيما عدا الكمنجهة الرومي ، وربما العود كذلك ، فان كل الآلات التي وردت في اللوحة AA تكون هي الآلات نفسها ، جمِيعاً ، التي يستخدمها الفرس والأنراك ، أو قل أنها لا تختلف هنباً وهناك فيما بينها الا اختلافات طفيفة للغاية ، ويکاد هذا الاختلاف ينحصر في نسب اطوالها ، ومع ذلك فان الاختلاف النجمي في هذه الآلات ، كما في تلك ، هو نفسه على الدوام .

وقد كان بمقدورنا أن نضيف إلى هذه الآلات ، آلات أخرى كثيرة مما تستعمله هذه الشعوب ، لكننا لم نلق بالا هنا الا لتلك الآلات التي عرفناها في مصر ، والتي كانت موضوع بحوثنا ، في هذا البلد .

### المبحث الخامس

#### حول الآلات الموسيقية عند السريان

بذلت لنا كنائس السريان باعتبارها أصغر وأفقر الكنائس المسيحية في مصر جمِيعاً ، وأقلها جمهوراً ، فحيث لا يوجد سوى قس أو قسین على أكبر تقدير للقيام بالخمسات وإدارة شئون هذه الكنائس ، وحيث تتخلص المفلات والطقوس لأدنى حد ممكن ، فإن صوت وضجة الآلات الموسيقية ، وبالتالي ، لن يكونا ضروريين للإعلان عنها ، بل إننا لم نتمكن حتى من رؤية هؤلاء السريان وهم يستخدمون هذه الآلات ، ففي المرات التي حضرنا فيها قداساتهم ، وسمع ذلك فيؤكد لنا البعض ، أنهم يستخدمون في بعض الأحيان ، المراوح والنواقيس المفردة ، على غرار ما يحدث في كنائس الأقباط .

## المبحث السادس

### عن الآلات الموسيقية عند الأرمن

عرفنا من قبل أن الأرمن كانوا يستخدمون في بلادهم الات الموسيقية كثيرة العدد ، يشتهركون فيها مع الفرس والأتراك ، بل . لقد كان يوجد في القاهرة ، عندما كنا هناك ، عواد أرمني كان يصنع ، أو بالأحرى يرمم ، هذه الأنواع من الآلات الموسيقية ، ومع ذلك فاننا لم نعرف قط في مصر آلة تناسب بشكل خالص الى الأرمن ، فيما يبدو .

ويستخدم هؤلاء في كنائسهم الأسقفية في القاهرة ، كما يفعل المسيحيون الشرقيون الآخرون ، المروحة ، ويعهد الى طفلين من الجبوبة بهمه ارئان هذه الآلة خلال أداء الطقوس المختلفة الخاصة بأسرار القدس ، ويسمك كل واحد منها بمروحة واحدة في يديه ، ويؤرجهما من وقت لآخر ، وهذه هي الآلة الموسيقية الوحيدة التي شاهدناها تستخدم في كنائس الأرمن . وحيث اننا نحدس أن هؤلاء القوم كانوا منغمسين في المزارات التي رأيناها تسود بين المسيحيين الشرقيين الآخرين ، فقد رجينا المطران أن يخبرنا بالغرض من تلك الصورضاء التي يحدثونها بهزهم لهذه المروحة في بعض طقوس القدس ، فلم يتتردد هذا الشيخ المجل الطيب في أن يخبرنا بلهجة تملئ يقينا بأن الغرض من ذلك هو ابعاد الروح الشريرة ، ومنعه من أن يأتي ليدينوس بحضوره قداسة العبادة .

وانه لأمر جدير باللاحظة في مصر لحد كبير ، أن تكون الصلوات على

- ٤٦ -

الدوان ، سواء في معابد اليهود أو في مساجد المسلمين ، بل كذلك في كنائس المسيحيين ( وان يكن علينا أن نستثنى الأقباط من هؤلاء ) ، مصحوبة بالضجيج أو بالحركة أو بهما معا ، فلقد تعرفنا في كل مكان على ذلك الأثر العميق الذي حفرته في خيال وعقل وروح شعوب هذه البلدان فكرة عقيرية الشر . عدوة الحب والنظام ، المناهبة دوما للاحراق الضرر وايقاع الأذى ، والتي تتعين اللحظة التي يكون القوم فيها أكبر هدوءا وصمتا ، كي تمارس شرورها وأضرارها ، ولقد كانت هذه هي فكرة انصرافيين . الأقدمين ، كما يخبرنا بذلك بلوتارك في دراسته عن ايزيس وأوزيريس .. حيث عرض لنا عناصر مبدأ وفلسفة هؤلاء . القوم . يقول بلوتارك ( ترجمة أميو Amiot ) : « لابد أن تتحرك الأشياء ، وألا تكتف قط عن الحركة ، أن تظل كما لو كانت يقطة ، أن تهتز كما لو كانت تغالب النعاس أو أصابها الوهن ذلك أنهن ( أي المصريين ) يقولون إنهم يضيقون النطاق على طيفون ، ويطاردونه بالزهر ، فحيث أن الشر مقيد لحركة الطبيعة ، مجد لها فإن الحركة المتتجدة تفك اسارها وتحطم قيدها وتوقف حميتها وتحرركها فتهاجم الشر الذي يدبب المكانه للذرية » .

وبناء على مبدأ قريب من ذلك ، بلا ريب ، فإنهم في القدس الأخير من اليوم ، والذى نسميه نحن صلاة النوم يظلون يحضوننا على ألا نستسلم للنوم ، وأن نظل يقطين وألا نكف عن اتخاذ كافة احتياطاتنا ، حتى لا يداهمنا الشيطان الذى يمثلونه لنا باسد يزار ، يحوم من حولنا ، حتى يقع على ضحيته ( الغافلة ) ويلتهمها ، وعلى أساس مبدأ شبيه بذلك انبثقت تلك الحكمة الشعبية القائلة : « لابد أن نبعد ما نتشغل به حتى ننای بالنفس عن الوقوع في شرك الاغراء » .

ومن المؤكد أن كل هذه الأفكار تبدو لنا ، بالضرورة ، صبيةانية

ومنيرة للضحك ، لنا نحن الذين لم نعتد قط على هذه الأساليب الرمزية والمجازية ، والذين نتوقف أمام « الصورة » التي يقدمها لنا هؤلاء الأسلوب ، دون سعي من جانبنا لأن نتعقب ما وراءها من مغزى أخلاقى وفاسقى ، لكن الأمر لم يكن كذلك عند الأقدمين . أولئك الذين كانوا يغلفون الحقائق النافعة باللغة الأهمية ( حتى لا تبتذل ) ، أما الشرقيون المحدثون ، الذين لم يعودوا يرون ( من هذه المرموزات ) سوى أشباح تنير فيهم الهمج . فقد انحدروا بفعل جهالنهم إلى التطرف المقابل ( لتطرقنا ) والذي جرتنا إليه هفوات الفلسفة واعتسافاتها .

المبحث السابع  
عن الآلات ذات الصليب  
عند اليونانيين المعددين (الأروام )

حيث لا يسمح العثمانيون في ولايات امبراطوريتهم باستخدام الأجراس لدعوة المؤمنين إلى الكنائس ، فقد استعاض اليونان (الأروام) عن الجرس ، بالله من نوع **الناقوس المفرد** الذي أشرنا إليه من قبل ، هي تلك التي يسمونها **الناقوس المجوز**<sup>(١)</sup> ، أي المزدوج . وقد يوحى هذا الاسم بفكرة خاطئه عن هذه الآلة ، فالناقوس المجوز ليس فقط أكبر بمقدار الصعف عن الناقوس المفرد ، بل انه أكبر حجما منه بمقدار سنه أضعاف ، ويبلغ طوله المن و٩٤٩ مم وباتساع يصل إلى ٤٨٧ مم ، كما يبلغ سمكه ٤٥ مم ، وهو مصنوع على هيئة الناقوس السابق ومن صنف الخشب نفسه ، وهم يعلقونه في رحبات الكنائس بحبيلين مصنوعين من معن الحيوان ، يمر كل منهما ، في البداية ، بحلقة مدببة من السقف ، ثم يمضي كل منهما ليتعقد إلى حلقة تمسك بعافة لوح خشبي وهي تلك التي تنتظر الحلقة الأولى ، وتوجد أولى الحلقتين عند الثالث الأول من امتداد هذا اللوح . أما الأخرى فتقع موقعا وسطا بين البليدين الثاني والثالث من امتداده ، ويعلق هذا اللوح الخشبي بعرضه بشكل دائري ، ويدق عليه بما يشبه بيزرا له رأس مستدير ، مصنوع من العاج ، يبائك في حجمه كرة البلياردو . ويبلغ سمك عنقه أو يده ، وهي اسطوانية الشكل ستة عشر ملليمترا . أما طوله فيصل إلى ٣٧٩ مم .

(١) هذه الكلمة محرفة عن الكلمة مزدوج : انظر اللوحة CC الشكل ٣٤ .

- ٤٢٩ -

ويرى ناقوس من هذا النوع عند مدخل كنيسة سان جورج في مصر المعتيقة ، ويزعمون أن رنين دقاته يسمع على مسافة ربع الفرسخ .

أما عن الآلات الموسيقية ، فيبدو أن اليونانيين المحدثين يجدون منعة حقه في العزف عليها ، وأنهم ينبحون في ذلك على نحو طيب ، فقد استمعنا إلى نفر منهم يعزفون على السكمنجة الرومي أو السكمان الأوسط اليوناني ، وقابلنا من بينهم في أحياناً كبيرة من يعزفون على واحدة من تلك الآلات التي أشرنا إليها باسم الدفوف ، لكننا لم نر من يعزفون على آلات النفخ ، مما يجعلنا نستخلص إما أنهم لا يميلون إلى هذا النوع من الآلات الموسيقية بالقدر نفسه الذي يميلون به إلى غيرها ، وإما أن آلات النفخ أقل شبيوعاً في يومنا اليوم عن زميلاتها من الآلات الورتية .

### المبحث الثامن

#### حول الآلات الموسيقية التي يستخدمها اليهود المحدثون

لم نر أو نسمع أية آلة موسيقية في معابد يهود مصر ، ولستنا نعرف السبب الذي حدا بهذا الشعب أن يهجر هذا الفن الذي أسسه داود ببروعة بالغة في أرجاء معبد أورشليم ، والذى يظل الكتاب المقدس يمتدحه في كثيرون من مواضعه ، ولن يكون السبب بتات أنه لا يوجد في مصر بعض القادرين من اليهود على ارجاع هذه العادة إلى فاعليها الأولى ، فكثير من بينهم ، يعزفون بكفاءة لا باس بها على الآلات الورتية وآلات النفخ ، كما أن النسوة اليهوديات ، بشكل عام، ماهرات للغاية في النقر على دف الباسك وفي

العزف على هذه المبرسيات الصغيرة التي تعلق بالأصابع ( الصاجات ) ، ثم انهن بارعات في الرقص ، بل انهن يلمسن ويسمعي اليهن لتلقين وتعليم هذا الفن ، فهن اليوم ، على غرار ما كانت عليه نسوة وفتيات الاسرائيليين الأول ، قادرات على تكوين فرق للرقص حول تابوت العهد أو أثناء الأناشيد والتراتيل التي تؤدي في مناسبات الشكر ، ومع ذلك فلا شيء من هذا كله يحدث اليوم ، ليس فقط بين يهود مصر ، وإنما كذلك بين يهود البلدان الأخرى .

وهناك ، بلا ريب ، بعض أسباب يمكن افتراسها تفسيراً لذلك لكننا لم نسع للكشف عنها ، فلسوف يكون علينا أن ننجز أموراً كثيرة بل أكثر مما ينبغي ، لو أنها شيئاً أن ننتصري حول دوافع كل الممارسات الشاذة والغريبة التي وجدناها متفرقة على أرض مصر ، فيما يتصل بفن الموسيقى . وحتى لو أنها شيئاً ، فلن نستطيع ، في هذا المجال ، أن نكتفي وحدنا ، بل أن مؤلفنا الذي توسع بالفعل من تلقاء ذاته ، كان عليه أن يتسع أكثر وأكثر حتى يستوعب جزءاً كبيراً من تاريخ مصر الحديث لو أنها أردنا أن نتبع خطوة بمثل هذا القدر من الاتساع .

## محتويات الكتاب

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                           | المقدمة |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|        | الباب الأول                                                                                                                                                       |         |
|        | عن الآلات الوتيرية المعروفة في مصر                                                                                                                                |         |
| ١٢     | الفصل الأول : عن العود                                                                                                                                            |         |
| ١٥     | المبحث الأول : حول أصل وطبيعة العود ، وحول أهمية هذه الآلة الموسيقية عند الشرقيين                                                                                 |         |
| ٢٠     | المبحث الثاني : عن اسم العود                                                                                                                                      |         |
| ٢١     | المبحث الثالث : عن شكل العود بصفة عامة ، وعن الأجزاء التي يتكون منها                                                                                              |         |
| ٢٤     | المبحث الرابع : الخامات التي تصنع منها الأجزاء السابقة ، وشكل كل جزء منها ، ووجهه ، ونسبته إلى غيره من الأجزاء ، ووظيفته - غلاف الآلة                             |         |
| ٣٢     | المبحث الخامس : عن الاختلاف النغمى في العود ، وعن ضبط نسماته ، وعن نظامه الموسيقى                                                                                 |         |
| ٤١     | الفصل الثاني : عن الطنبور الكبير التركى                                                                                                                           |         |
| ٤٣     | المبحث الأول : عن الطنبور بصفة عامة                                                                                                                               |         |
| ٤٦     | المبحث الثاني : عن الطنبور الكبير التركى ، عن أجزائه ، عن أشكالها وأطوالها ونسب هذه الأجزاء بعضها إلى بعض ، عن وظائفها ، وعن الاختلاف النغمى لهذه الآلة الموسيقية |         |
| ٦١     | الفصل الثالث : عن الطنبور الشرقي ، شكل هذه الآلة                                                                                                                  |         |
| ٦٣     | أطوال ونسب أجزائها                                                                                                                                                |         |
| ٧٣     | الفصل الرابع : عن الطنبور البلغاري                                                                                                                                |         |
| ٧٩     | الفصل الخامس : عن الطنبور البزرك                                                                                                                                  |         |
| ٨١     | المبحث الأول : عن الطنبور البزرك ، عن شكله ، عن أجزائه ، وعن زخارفه                                                                                               |         |

— ٤٢٢ —

- المبحث الثاني : عن أطوال الطنبور البزرك ، وعن النسب  
الفائمة بين أجزائه**
- ٨٥
- المبحث الثالث : عن الاختلاف النغمى لهذه الآلة الموسيقية ،  
وعن مساحة نغماتها**
- ٨٦
- الفصل السادس : عن الطنبور البغلمه**
- ٨٩
- الفصل السابع : عن الكمنجه الرومى أو الكمان اليونانى**
- ٩٥
- المبحث الاول : حول اسم هذه الآلة**
- ٩٧
- المبحث الثانى : حول شكل الكمنجه الرومى أو الكمان اليونانى**
- ٩٩
- المبحث الثالث : عن الاختلاف النغمى في الكمنجه الرومى**
- ١٠٠
- الفصل الثامن : عن آلة القانون**
- ١٠٣
- المبحث الاول : حول المعنى الحقيقى لاسم القانون عند اطلاقه  
على آلة موسيقية . الغرض المبدئى للآلات التي يشار  
إليها بهذا الاسم . كيفية استخدام بطيموس لهذا  
النوع من الآلات حين وضع مؤلفه عن الهارمونات**
- ١٠٥
- المبحث الثانى : عن هوية أو أصل القانون الأصلى . أو القانون  
الأنموذج الذى صنعت على غراره آلات القانون الأخرى .  
حول التشابه القائم بين رسم آلة قانون محفورة فوق  
الأثار المصرية القديمة والقانون وحيد الوتر الذى ابتكره  
بطيموس - رأى جيد - حول أصل الآلة الموسيقية  
وحيدة الوتر**
- ١٠٧
- المبحث الثالث : المعنى المجازى والرمزى الذى يلتحقه المصريون  
القدماء برسومهم الأشكال المختلفة للقانون - التطبيقات  
العملية التى قامت بها هذه الشعوب . وشسبور كثيرة  
آخر قديمه ، وقام بها فلاسفة كثيرون من الأغريق  
القدماء من بعدهم . بهذه الأنواع من الآلات الموسيقية  
للتدليل على الهاارمونية الكونية والالهية - دافع المعنى  
الرمزى الذى يلحق برسم أو تمثيل القانون**
- ١١٠
- المبحث الرابع : حول الأنواع المختلفة من الآلات الموسيقية التى  
ابتكرت محاكاة للآلات المبدئية**
- ١١٥
- المبحث الخامس : عن الشكل العام ، وعن الأطوال الرئيسية  
للقانون عند المصريين المحدثين**
- ١١٨

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                    |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٢١    | <b>المبحث السادس :</b> حول اجزاء القانون ، والاسم العربي الخاص بكل جزء منها                                                                                                                                |
| ١٢٣    | <b>المبحث السابع :</b> الخامات التي صنع منها او تكون او زين بها كل جزء من الأجزاء السابقة                                                                                                                  |
| ١٢٦    | <b>المبحث الثامن :</b> عن شكل وأبعاد ووظيفه الاجزاء السابقة                                                                                                                                                |
| ١٣٧    | <b>المبحث التاسع :</b> حول الائتلاف النغمى لآلة القانون وتوليفاتها الموسيقية                                                                                                                               |
| ١٣٩    | <b>الفصل التاسع :</b> عن الآلة الموسيقية المسماة في العربية : السنطير                                                                                                                                      |
| ١٤٥    | <b>الفصل العاشر :</b> عن الكمنجه العجوز                                                                                                                                                                    |
| ١٤٧    | <b>المبحث الاول :</b> حول اسم هذه الآلة ، نمط شكلها وطابعه ، وكذلك نمط وطابع الزخارف والخليليات التي تميز الكمنجه العجوز عن بقية الآلات الشرقية الأخرى . سواء في مجملها أو في الأجزاء المختلفة المكونة لها |
| ١٥٠    | <b>المبحث الثاني :</b> الأجزاء المكونة للكمنجه العجوز                                                                                                                                                      |
| ١٥٢    | <b>المبحث الثالث :</b> شكل وخامه وموضع كل جزء من الأجزاء السابقة ، وكذلك الخليليات التي يزدان بها كل جزء من هذه الأجزاء                                                                                    |
| ١٥٩    | <b>المبحث الرابع :</b> أبعاد الكمنجه العجوز وأطوال أحزائها                                                                                                                                                 |
| ١٦١    | <b>المبحث الخامس :</b> حول الائتلاف النغمى للكمنجه العجوز ، وحول حجم ومدى تنوع النغمات التي يمكننا الحصول عليها من هذه الآلة                                                                               |
| ١٦٩    | <b>الفصل الحادى عشر :</b> عن الكمنجه الفرخ أو الكمنجه الصغيرة                                                                                                                                              |
| ١٧١    | <b>المبحث الأول :</b>                                                                                                                                                                                      |
| ١٧٢    | <b>المبحث الثاني :</b> عن الشكل والخامات والخليليات والأطوال الخاصة بالكمنجه الفرخ ، وحول أحزائها كذلك                                                                                                     |
| ١٧٦    | <b>المبحث الثالث :</b> عن الائتلاف النغمى ، وعن مساحة وخصائص الكمنجه الفرخ                                                                                                                                 |
| ١٧٨    | <b>الفصل الثاني عشر :</b> عن الرباب                                                                                                                                                                        |
| ١٨٠    | <b>المبحث الأول :</b> حول اسم ونوع ووظيفة هذه الآلة                                                                                                                                                        |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٨٤    | <b>المبحث الثاني : شكل و خامه و نزكيب وأطوال الرباب وأجزائها</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ١٨٧    | <b>المبحث الثالث : حول الاختلاف النغمى للرباب ، و حول مساحه أو مدى نغاته ، الغرض المبدئى من هذه الآلة الموسيقية</b>                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٩٣    | <b>الفصل الثالث عشر : حول الكيصار أو القيناراة الانجوبية</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|        | <b>المبحث الأول : حول الطرق المتباعدة للفظ وكتابه اسم هذه الآلة ، و حول الشابة السام البادى فيما بين الكيصار والقينارة التي وصفها هوميروس فى نشيده الى عطارد ، الوصف الاجمالى للكيصار ، طريقة العزف عليهـ - فيم كانت القينارة تستخدم فيما مضى .ضرر الذى لحق بفن الموسيقى منذ اهملت هذه الآلة الموسيقية - انهيار سطوة هذه الآلة منذ ذلك الوقت</b> |
| ١٩٥    | <b>المبحث الثاني : شكل و خامه وهيئة وابعاد الكيصار</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٢٠٧    | <b>المبحث الثالث : الاختلاف النغمى الفريد للكيصار ، المبدأ الهاارمونى الذى يعوم عليه هذا الاختلاف ، مساحات النغمات ومعيارها ، خاصيات المواصل التى تشكلها هذه النغمات نفسها ، طريقة العزف على هذه الآلة</b>                                                                                                                                       |
| ٢١٣    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

### الباب الثاني عن الآلات الهوائية أو آلات النفخ

|     |                                                                                                                                                                                                                                |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٢٣ | <b>الفصل الأول : عن المرمار المصرى الذى يسمونه بالعربى زمر أو زورنى كما يقول الفرس</b>                                                                                                                                         |
|     | <b>المبحث الأول : حول الخلط الذى يسببه عادة نسبان الاسماء التى يطلقها المؤلفون على الآلات نفسها . و حول امكانية بذيد هذا الخلط بخصوص اسماء الآلات القديمة .</b>                                                                |
| ٢٢٥ | <b>و حول الاسماء المتباعدة التى أطاحت على آلة الزمر</b>                                                                                                                                                                        |
|     | <b>المبحث الثاني : حول ثلاثة أنواع من الزمر ، و حول الاسم الذى يطلق على كل واحد منها ، و حول آلة الزمر التى ينبعى أن ينتمى اسم الزورنا اليها ، و حول العلاقات التى تربط هذه الآلات فيما بينها والاختلافات التى تباعد بينهن</b> |
| ٢٣٠ | <b>المبحث الثالث : عن عدد واسم ومادة وشكل أجزاء المزمار</b>                                                                                                                                                                    |

| الموضوع                                                                                                                                                                                                                  | الصفحة |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| المعروف في مصر باسم الزمر ، وفي مناطق أخرى باسم زوربا                                                                                                                                                                    | ٢٣٢    |
| المبحث الرابع : حول أطوال الأجزاء السابقة بالنسبة بكل صنف من المزامير ، من أحجام مختلفة                                                                                                                                  | ٢٣٦    |
| المبحث الخامس : حول طريقة العزف على المزمار ، وحول جدوله الموسيقي ، وحول تنوع ومساحة نغماته                                                                                                                              | ٢٤٢    |
| الفصل الثاني : عن العراقي                                                                                                                                                                                                | ٢٤٩    |
| المبحث الأول : حول أصل ونوع الآلة الموسيقية المسماة بالعراقية                                                                                                                                                            | ٢٥١    |
| المبحث الثاني : حول خامة وبنية وشكل وأبعاد العراقية وكذلك كل جزء من أجزائها                                                                                                                                              | ٢٥٤    |
| المبحث الثالث : عن طريقة العزف على العراقية ، وحول جدول ، ومساحة ، وتبالين نغمات هذه الآلة                                                                                                                               | ٢٥٩    |
| الفصل الثالث : عن الناي البوق عند المصريين المحدثين وهي الآلة الموسيقية التي يسمونها النغير                                                                                                                              | ٢٦١    |
| المبحث الأول : الفكرة التي يقدمها سكانتشى حول شكل البوق عند قدماء المصريين : التشابه التام القائم بين الشكل الذي يفترضه ، وشكل بوقنا الحديت ، الذي يقترب بدوره ، وكثيرا ، من شكل النغير ، الذي يستخدمه المصريون المحدثون | ٢٦٣    |
| المبحث الثاني : عن خامة وشكل وبنية وأبعاد النغير وكذلك الأجزاء التي يتتألف منها                                                                                                                                          | ٢٦٨    |
| الفصل الرابع : عن الناي المصري ذي المنقار ، والذى يطلقون عليه فى العربية اسم صفاراة أو شبابة                                                                                                                             | ٢٧٣    |
| المبحث الأول : حول اسم وخامة وشكل هذا النوع من النایات                                                                                                                                                                   | ٢٧٥    |
| المبحث الثاني : حول نسب وأبعاد الصفاراة وأجزائها                                                                                                                                                                         | ٢٧٨    |
| المبحث الثالث : حول جدول وتنوع ومساحة نغمات الصفاراة                                                                                                                                                                     | ٢٨٠    |
| الفصل الخامس : عن « الفلاوت » المصرى المسمى بالعربية : الناي                                                                                                                                                             | ٢٨١    |
| المبحث الأول : حول الأنواع المختلفة من آلة الناي                                                                                                                                                                         | ٢٨٣    |
| المبحث الثاني : عن الناي شاه أو الناي الكبير المتقوب بسبعة                                                                                                                                                               |        |

| الصفحة | الموضوع                                                                                                                                                                                                                                            |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٨٧    | نقوب ، وعما يشترك فيه مع النباتات الأخرى ، وعما هو خاص به وحده                                                                                                                                                                                     |
| ٢٨٩    | المبحث الثالث : حول أطوال النبات، الكبير وأبعاد أجزائه<br>المبحث الرابع : حول طريقة الامساك بالنبات الكبير ، وبالآلات الأخرى من نوعه كذلك ، وحول طريقة العزف عليه ،<br>و حول الجدول النغمي ومساحة هذه النغمات ، وحول خاصياتها وتأثيرها في الميلودى |
| ٢٩٢    | المبحث الخامس : عن النبات الجرف ذى التمانية ثوب ، وعن صلة القربي التي تربطه بالنبات شاه ، عن شكله على نحو احتمالى ، وعن الاشياء التي لا تتصل به بصفة أساسية والتي لا تبدو سوى امور عارضه                                                           |
| ٢٩٤    | المبحث السادس : حول شكل النبات الجرف ، حول أبعاده وأبعاد أجزائه ، وحول تعين ملامسه ، وحول جدوله الموسيقى                                                                                                                                           |
| ٣٠٠    | الفصل السادس : حول ذلك النوع من النبات الحقل أو الريفي الذى يسمونه فى العربية بالارغول                                                                                                                                                             |
| ٣٠٢    | المبحث الاول : حول طابع ونمط الارغول ، وحول أصل وزمن ابتكار الارغول ، واسم مبتكره                                                                                                                                                                  |
| ٣١٤    | المبحث الثاني : عن الارغول ، وعن أجزائه ووظيفته                                                                                                                                                                                                    |
| ٣١٧    | المبحث الثالث : حول الأجزاء التي يتالف منها كل من الارغول الكبير والأرغول الصغير والأرغول الأصغر : وحول الأبعاد الرئيسية فى هذه الآلات الثلاث ، وحول مساحة وخصوص نغماتها ، وحول جدولها النغمي ، وكذلك حول تحديد ملامس كل واحدة منها                |
| ٣٢٣    | الفصل السابع : عن الزقرة                                                                                                                                                                                                                           |
| ٣٢٥    | المبحث الأول : عن استعمال ، وشكل وخامة وتركيب هذه الآلة                                                                                                                                                                                            |
| ٣٢٨    | المبحث الثاني : حول قدم آلة الزقرة في الشرق ، وحول النماويل المنهل القائم بين هذه الآلة وآلة النابل التى كان الأقدمون يستخدمونها                                                                                                                   |

## الموضوع

### الصفحة

#### الباب الثالث

##### آلات الایقاع الصاخبة

- الفصل الاول : اعتبارات عامة حول الات الایقاع الصاخبة ٣٤١  
المبحث الاول : حول الاختلاف القائم بين الات الطرب والآلات الصاخبة ، وعما يميز بين الهاارموني وبين الضجيج ٣٤٣  
المبحث اثنانى : حول الانواع المختلفة من الات الصخب ، وحول الاسماء التي اطاقت على تلك الالات من بينها ، التي كانت تصدح برزنه الطرب وتلك التي يشتد افتراب نغماتها من الضجه ، وحول رابطة الفربى الحميية التي تقوم فيما بين هذه وتلك من الالات ، وحول الوظيفة التي تؤديها لنا كل واحدة منها ٣٤٦  
المبحث الثالث : حول ما يميز الات الصخب عند المحدثين عنها عند القدماء ٣٤٩
- الفصل الثاني : عن الجرسيات بشكل عام ٢٥١  
المبحث الاول : حول الاسماء النوعية التي تطلق على غالبية الجرسيات ٣٥٣  
المبحث الثاني : عن الجرسيات الصغيرة التي على شكل صنوج ، والتي تستخدمها الراقصات المصريات ٣٥٦  
المبحث الثالث : عن اسم وشكل وأبعاد واستخدامات الجرسيات الكبيرة أو الصنوج المصرية ٣٦١  
المبحث الرابع : عن الآلات الصاخبة شبه الجرسية ٣٧٣
- الفصل الثالث : حول انواع الطبول المختلفة المستخدمة في مصر ، وحول أطوال كل واحدة منها ، وحول الغرض الذي تستخدم فيه ، وطريقة هذا الاستخدام ٣٨٢
- الفصل الرابع : آلات الصخب والضجيج ٣٨٩
- الباب الرابع  
حول الآلات الموسيقية التي تستخدمها الأمم الأجنبية  
التي يتجمع عدد من أبنائها في مصر
- فصل وحيد : حول الآلات الموسيقية التي تستخدمها الشعوب

| الصفحة | الموضوع                                                                                                         |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢٩٧    | المختلفه في افريقيا                                                                                             |
| ٢٩٩    | المبحث الأول : حول آلات البرابرة والتوبين                                                                       |
| ٣٠١    | المبحث الثاني : حول الات الطرب ، والات الصبح ،<br>والجلسسات التي يستخدمها الاتيوبيون ، ولا سيما<br>الأحباش منهم |
| ٤٠١    | <b>المبحث الثالث :</b> حول الآلات الموسيقيه ذات الصليل التي<br>يسنخدمها أقباط مصر                               |
| ٤٢١    | المبحث الرابع : عن الآلات الموسيقية الفارسية والتركية                                                           |
| ٤٢٣    | المبحث الخامس : حول الآلات الموسيقية عند السريان                                                                |
| ٤٢٤    | المبحث السادس : عن الآلات الموسيقية عند الأرمن                                                                  |
| ٤٢٥    | المبحث السابع : عن الآلات ذات الصليل عند اليونانيين                                                             |
| ٤٢٨    | المحدثين ( الأروام )                                                                                            |
| ٤٣٠    | المبحث الثامن : حول الآلات الموسيقية التي يستخدمها اليهود<br>المحدثون                                           |

رقم الإيداع —  
— ١٩٨٦/٤٦٦١



## كتب أخرى للمترجم

### أولاً : في مجال الأدب :

- ١- المطاردون ( مجموعة قصص قصيرة ) .
- ٢ - حكايات من عالم الحيوان .
- ٣ - المصيدة ( مجموعة قصص قصيرة ) .
- ٤ - موتى بلا قبور ( مسرحية تأليف چان بول سارتر ) .
- ٥ - السماء تمطر ماء جافا . . .  
( رواية تسجيلية تتناول وقائع الوحدة المصرية السورية وانفصالها ) .

### ثانياً : في مجال التاريخ :

- ١ - تطور مصر من ١٩٢٤ إلى ١٩٥٠ . تأليف مارسيل كولب .
- ٢ - فصول من التاريخ الاجتماعي للقاهرة العثمانية . تأليف أندريله ريمون .

### ثالثاً : الترجمة العربية الكاملة لموسوعة وصف مصر تأليف علماء الحملة الفرنسية .

- ١ - المصريون المحدثون .
- ٢ - العرب في ريف مصر وصحراؤتها .
- ٣ - دراسات عن المدن والأقاليم المصرية .
- ٤ - الزراعة ، الصناعات والحرف ، التجارة .
- ٥ - النظام المالي والإداري في مصر العثمانية .

٦ - الموازين والنقوش .

٧ - الموسيقى والغناء عند قدماء المصريين

٨ - الموسيقى والغناء عند المصريين المحدثين .

٩ - الآلات الموسيقية المستخدمة عند المصريين المحدثين .

١٠ - مدينة القاهرة - الخطوط العربية على عمارتى القاهرة .

#### رابعاً : لوحات موسوعة وصف مصر :

١ - المجلد الأول والثانى للوحات الدولة الحديثة .

٢ - المجلد الأول من لوحات الدولة القديمة .

#### خامساً : من موسوعة وصف مصر :

( دراسات مختارة من الموسوعة فى كتبيات )

١ - كيف خرج اليهود من مصر القديمة .

٢ - مدينة الأسكندرية .

٣ - مدينة رشيد .

### تحت الطبع

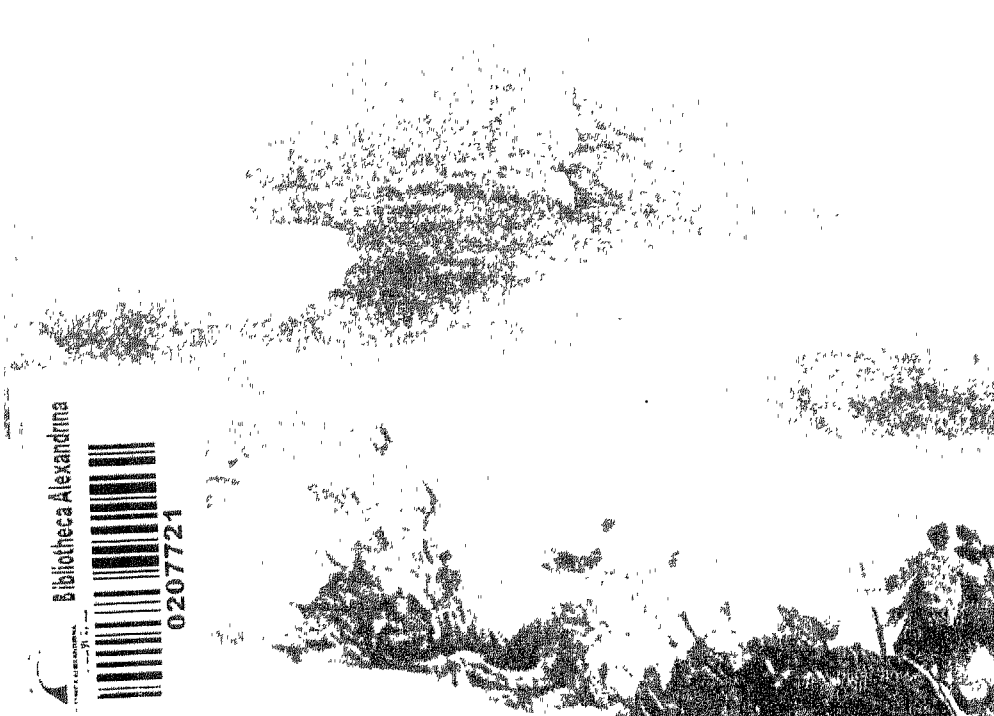
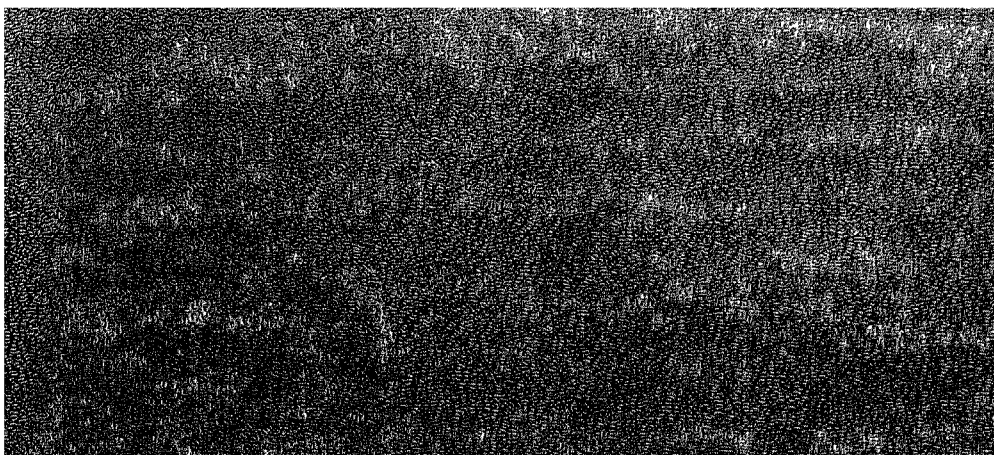
- مقاييس الروضة .

- القاهرة المملوكية .

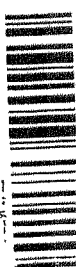
- بقية مجلدات لوحات موسوعة وصف مصر .

- بقية الدراسات المختارة من موسوعة وصف مصر .





Biblioteca Alexandrina



0207721